
Mittwoch, 04. Februar 2026, 14:00 Uhr
~14 Minuten Lesezeit

Die alte Welt in
neuem Gewand
Das in Schweden entwickelte Konzept der „Inner Development Goals“ versucht,
Menschen zu helfen, besser in einem kranken System zurechtzukommen und ist damit
weniger nachhaltig, als es scheint.

von Manovas Weltredaktion 
Foto: Triff/Shutterstock.com

Am 1. Januar 2016 verabschiedeten die Vereinten



Nationen (UN) mit einer Laufzeit von 15 Jahren die
SDGs, die 17 Sustainable Development Goals, die für
alle UN-Nationen — theoretisch — verbindlich sind. Da
sich diese „Ziele für nachhaltige Entwicklung“
ausschließlich äußere Ziele gesetzt haben — keine
Armut, kein Hunger, menschenwürdige Arbeit und
Wirtschaftswachstum (!), weniger Ungleichheiten et
cetera —, entstanden als eine Art Gegengewicht die
IDGs, die Inner Development Goals, denn viele
gesellschaftliche und ökologische Lösungen scheitern
an menschlichen Fähigkeiten, Haltungen und
Führungsqualitäten. Ein interdisziplinäres Netzwerk
aus Wissenschaft, Praxis, Wirtschaft und
Zivilgesellschaft mit Ursprung in Skandinavien,
besonders Schweden, entwickelte daher einen
ergänzenden Orientierungsrahmen innerer
Qualitäten. Forschungsprojekte, praxisbasierte
Experimente und jährliche Konferenzen entwickeln
das laufende Modell weiter. Die zentrale Website ist
innerdevelopmentgoals.org. Die Autorin dieses Textes
ist Schwedin und will zu den inneren
Entwicklungszielen nicht schweigen.

Ein guter Freund meinte neulich zu mir: „Nein, ich sehe keinen
Grund, mich zu rechtfertigen. Die IDGs sind falsch, und ich mag sie
nicht.“ Er ist älter, erfahrener und hat nicht mehr das Bedürfnis,
seine Meinung zu erklären. Ich hingegen schon. Um mir selbst klar
zu werden. Um die Frauen zu ehren, die vor mir für eine gerechtere

von Sanna Radelius



Welt gekämpft haben. Und um allen zu antworten, die sich nach
meiner letzten Kritik gemeldet und dieselbe Frage gestellt haben:
Warum bist du gegen die Inner Development Goals? Hier ist also
meine Antwort.

Manchmal beschreibe ich die IDGs so: Man bringt
Fischen bei, besser in einem Aquarium zu schwimmen, in
dem das Wasser braun wird und immer weniger
Sauerstoff enthält.

Woher kommt meine Kritik?

Ich muss mit meiner eigenen Position anfangen. Wer bin ich, dass
ich über die IDGs rede? Ich war nie offiziell Teil der Initiative, aber
ich war tief in die Welt verstrickt, aus der sie entstanden ist. Ich
habe mit den Gründern in anderen Projekten zusammengearbeitet.
Ich saß in den Räumen der Ekskäret Foundation und im Emerge-
Netzwerk, wo diese Ideen entstanden sind, wo „Systemwandel“ und
„innere Transformation für äußere Transformation“ eher wie ein
gemeinsames Versprechen als wie ein Slogan wirkten.

Diese Jahre haben mir viel bedeutet. Als Frau war es einer der ersten
Kontexte, in denen meine ganze Präsenz willkommen schien, mein
Intellekt, meine Intuition und meine relationale Sichtweise. Ich
wurde in Führungspositionen eingeladen, in meinen weiblichen
Qualitäten anerkannt und zum Wachstum ermutigt. Und doch
spürte ich umso mehr Reibung, je tiefer ich in die inneren Kreise
vordrang. Wir sprachen von weiblichen Werten, Fürsorge,
Relationalität und Ganzheitlichkeit, aber die tatsächlichen
Machtverhältnisse änderten sich nicht. Eine kleine Clique von
Männern, ältere und jüngere, Patriarchen und Protegés, blieb im
Zentrum. Uns wurde gesagt, wir sollten unser Ego an der Tür
abgeben, während der Raum von egoistischen Absichten und In-
Gruppen randvoll war.



Die Kluft zwischen der Sprache und der gelebten
Realität wurde zu groß. Am Ende war die Doppelmoral
mehr, als ich ertragen konnte. Also ging ich. Nicht, weil
mir der Kontext nichts gegeben hätte, sondern weil ich
nicht länger ignorieren konnte, was er sich zu ändern
weigerte.

Ich konnte nicht länger für ein Patriarchat in Verkleidung den
Laufburschen spielen.

Seit meinem Weggang habe ich die IDGs aus der Ferne verfolgt. Ich
habe als Beobachterin an einem Gipfeltreffen teilgenommen und
diese Fragen über mehrere Jahre hinweg direkt und öffentlich
angesprochen. Ich habe mitangeschaut, wie sich die Geschichte
entwickelt hat, welche Teile sich verändert haben und welche
Dynamiken unverändert geblieben sind.

Und ich schreibe das jetzt, weil Schweigen immer den
Machtstrukturen zugutekommt. Ich hab genug davon, dass das auf
Kosten der Frauen geschieht, die vor mir da waren, der Frauen an
meiner Seite und der Stimmen außerhalb des Globalen Nordens, die
immer noch an den Rand gedrängt werden.

Wer entscheidet, was innere
Entwicklung ist?

Die IDGs behaupten, uns dabei zu helfen, die größten Krisen der
Welt zu bewältigen: Klimawandel, Ungleichheit, Polarisierung,
Bedeutungsverlust. Sie sagen, wir brauchen innere Entwicklung, um
den äußeren Herausforderungen gerecht zu werden. Aber wer darf
definieren, was innere Entwicklung bedeutet?

Die 25 Kompetenzen — ursprünglich waren es 23 — sind nicht vom



Himmel gefallen. Sie wurden in einem bestimmten kulturellen
Kontext ausgewählt und gruppiert: der angloamerikanischen und
nordeuropäischen liberalen Moderne, unter hochgebildeten, gut
vernetzten Fachleuten. Sie spiegeln ein bestimmtes Verständnis
davon wider, was ein Mensch ist, was als Reife gilt und welche Art
von Mensch die Zukunft angeblich braucht.

Uns wird gesagt, das Rahmenwerk sei global gecrowdsourced
worden. Aber wenn die Fragen auf Englisch gestellt werden,
innerhalb von Kategorien, die in psychologischen und
managementbezogenen Weltanschauungen verwurzelt sind und
durch eine globale Nord-Linse interpretiert werden, dann greifen
wir keineswegs auf unterschiedliche Wissenssysteme zu. Wir bitten
die Welt, innerhalb unseres Rahmens zu antworten, nicht aber, den
Rahmen selbst neu zu gestalten.

Wären die IDGs als Rahmenwerk präsentiert worden, das in erster
Linie für weiße, hochgebildete Männer gedacht ist, die in der
angloamerikanischen und nordeuropäischen liberalen Kultur
aufgewachsen sind, wäre es zwar immer noch kritikwürdig, aber
zumindest ehrlich in Bezug auf seinen Anwendungsbereich.
Stattdessen wird das Rahmenwerk so präsentiert, als würde es für
alle Menschen gelten, obwohl es aus einer ganz bestimmten Ecke
der menschlichen Erfahrung entstanden ist.

Der Fisch und das Wasser

Manchmal beschreibe ich die IDGs so: Man bringt Fischen bei,
besser in einem Aquarium zu schwimmen, in dem das Wasser braun
wird und immer weniger Sauerstoff enthält.

Die Fische lernen neue Schwimmtechniken. Sie werden
widerstandsfähiger, kooperativer und reflektierter. All das ist nicht



schlecht. Aber wenn das Wasser selbst verschmutzt ist, hilft
besseres Schwimmen nur für eine Weile. Irgendwann stellt sich
nicht mehr die Frage, wie sich die Fische verhalten, sondern was mit
dem Wasser passiert.

Helfen wir den Fischen, das Gift zu überleben, anstatt zu fragen,
warum das Wasser überhaupt giftig ist?

Wenn wir über innere Entwicklung reden, ohne uns ernsthaft mit
den Systemen auseinanderzusetzen, die uns prägen, laufen wir
Gefahr, genau das zu tun. Gleichzeitig lassen wir vieles unberührt:
die wirtschaftlichen Strukturen, die endloses Wachstum verlangen;
die historischen Machtverhältnisse, die entscheiden, wessen Wissen
zählt; die Ausbeutungsmentalität, die in den Institutionen des
Globalen Nordens verankert ist; die patriarchalischen Normen, die
Dominanz als Führung legitimiert haben.

Diese Kräfte sind nicht von der inneren Entwicklung zu trennen. Sie
prägen, wie innere Entwicklung überhaupt aussieht. Sie bestimmen,
wer darüber sprechen darf. Sie entscheiden, wessen Fähigkeiten als
„entwickelt“ gelten.

Dennoch behandelt das IDG-Framework diese Normen als
Hintergrundbedingungen und nicht als Hauptgegenstand der
Veränderung. Es hilft den Menschen, sich an ein krankes System
anzupassen, anstatt zu fragen, ob nicht das System selbst
grundlegend verändert werden muss.

Regeneration beginnt dort, wo Komfort
endet

Ich habe Jahre in regenerativen und systemischen Kontexten
verbracht. Eines ist mir klar: Regenerative Arbeit beginnt nicht mit



einer Liste von Fähigkeiten. Sie beginnt bei den Ursachen. Sie fragt,
warum ein System Schaden anrichtet, wer von seiner Stabilität
profitiert und wer den Preis dafür zahlt, wenn es sich nicht
verändert. Sie besteht darauf, Macht nicht als Anschuldigung zu
verstehen, sondern als Struktur, als Landkarte dessen, wie Macht
organisiert ist.

In der regenerativen Theorie und Praxis wird Regeneration als ein
grundlegend anderes Paradigma verstanden, das in lebenden
Systemen verwurzelt ist, die ihre eigene Vitalität und die der
anderen wiederherstellen und vertiefen. Es geht nicht um stärkere
Nachhaltigkeit, sondern um eine Abkehr von einer extraktiven,
wachstumsorientierten Logik hin zu relationalen, ortsbezogenen
Formen der Organisation von Leben und Wirtschaft.

Die IDGs beschreiben sich oft als Unterstützer eines Wandels hin zu
regenerativeren Kulturen und Systemen. Aus meiner Sicht gehört
ihre Kernlogik immer noch zu einem früheren Paradigma.

Sie greifen einige dieser regenerativen Fragen in der Theorie auf,
kehren dann aber auf den sichereren Boden der individuellen und
kollektiven Fähigkeiten innerhalb der bestehenden Ordnung zurück.
Regeneration macht das Gegenteil. Sie bleibt bei der Komplexität.
Sie lehnt universelle Rezepte ab. Sie vertraut darauf, dass
unterschiedliche Orte, unterschiedliche Geschichten und
unterschiedliche Kosmologien unterschiedliche Formen des
Werdens erfordern.

Deshalb stehen Regeneration und die IDGs in einem
Spannungsverhältnis. Die eine schafft Raum für Pluralität und
strukturellen Wandel, die andere schreibt vor. Das ist keine
Regeneration. Es ist Ausbeutung mit einem besseren Markenauftritt.



Die Struktur, die sich vor aller Augen
verbirgt

Zu sagen, dass man mit Macht arbeitet, ist nicht dasselbe wie Macht
zu transformieren. Verschiedene Stimmen an einen Tisch zu
bringen, ist nicht dasselbe wie zu verändern, wer den Tisch gebaut
hat oder über dessen Zweck entscheidet. Kritik einzuladen, ist nicht
dasselbe wie dieser Kritik zu erlauben, die Architektur neu zu
gestalten.

Das ist wichtig, weil die IDGs nicht mehr nur ein kleines nordisches
Experiment sind. Sie positionieren sich jetzt und werden immer
öfter in Umgebungen eingesetzt, die mit Universitäten,
Unternehmen, Nichtregierungsorganisationen (NGOs) und
öffentlichen Einrichtungen in vielen Ländern verbunden sind, vor
allem in Teilen des Globalen Nordens. Ihr klares Ziel ist es, Einfluss
darauf zu nehmen, wie Führungskräfte über Veränderung reden, wie
Organisationen über menschliche Entwicklung denken, welche
inneren Eigenschaften als legitim angesehen werden und wie „gute
Führung“ aussieht.

Wenn das Rahmenwerk fehlerhaft ist, wird auch sein Einfluss
fehlerhaft sein. Aber es könnte noch schlimmer kommen. Ein
fehlerhaftes Rahmenwerk, das global skaliert wird, kann aktiv
schädlich werden. Nicht unbedingt durch das, was es lehrt, sondern
durch das, was es unberührt lässt.

Es gibt den Menschen das Gefühl, an den Ursachen zu
arbeiten, während sie in Wirklichkeit immer geschickter
darin werden, genau die Systeme aufrechtzuerhalten
und zu legitimieren, die transformiert und nicht
erhalten werden sollten.

Und für Frauen, für Menschen aus dem Globalen Süden, für



indigene Völker, für alle, die von einer anderen Ontologie geprägt
sind, bergen die IDGs eine besondere Gefahr: Sie vermitteln den
Anschein von Inklusion, während sie gleichzeitig genau die
Strukturen aufrechterhalten, die uns schon immer marginalisiert
haben. Sie laden uns an den Tisch ein und erwarten dann, dass wir
uns innerhalb des von ihnen vorgegebenen Rahmens äußern.

Was passiert, wenn das System infrage
gestellt wird

Ich habe diese Fragen direkt, öffentlich und über Jahre hinweg
aufgeworfen. Über Macht. Über dekoloniale Methoden. Darüber, wie
sie mit den zugrunde liegenden Strukturen arbeiten, die genau die
Probleme immer wieder neu schaffen, die sie angeblich ändern
wollen. Die Antworten waren aufschlussreich.

Zuerst Schweigen oder Ausflüchte. Mein Denken wurde als
postmodern abgestempelt. Meine Fragen wurden eher als Frage des
Tons denn als Frage des Inhalts behandelt. Später kam die
Zusicherung, sie würden mit sozialen Strukturen arbeiten, wie es
jeder tue, der es mit Systemveränderungen ernst meine. Aber wenn
ich frage, welche Strukturen sie identifiziert haben oder was sich
dadurch im Rahmen geändert hat, gibt es keine konkreten Beispiele.

Und wenn Kritik anerkannt wird, wird sie als relational umgedeutet:
Meine Sprache sei aggressiv, ich hätte privat schreiben sollen,
öffentliche Kritik könne Menschen entmutigen.

Das System bleibt unschuldig. Der Kritiker wird zum Störfaktor.

Die patriarchalische Logik hinter der



Sprache der Fürsorge

Dieses Muster ist mir als Frau schmerzlich vertraut. Wenn
strukturelle Kritik als eine Frage des Tons dargestellt wird, als
Aufforderung, sanfter, beziehungsorientierter und weniger direkt zu
sein, spiegelt dies eine lange Geschichte wider, in der die Klarheit
von Frauen in ähnlicher Weise behandelt wurde. Diese
Abmilderungen klingen oberflächlich betrachtet nach Fürsorge. Im
Grunde dienen sie jedoch der Kontrolle. Sie lenken die
Aufmerksamkeit von der Macht auf die Höflichkeit, vom Inhalt auf
den Stil.

Jeder, der im Patriarchat gelebt hat, erkennt dieses Muster. Frauen
werden gefeiert, solange wir unterstützend, dankbar, emotional
einfühlsam und bereit sind, genau die Strukturen zu stabilisieren,
die uns schaden. In dem Moment, in dem wir anfangen, strukturelle
Probleme klar zu benennen, ohne jeden Satz abzufedern, werden
wir „zu viel“. Zu scharf. Zu emotional. Zu spaltend. Eine Störung, die
es zu bewältigen gilt, statt ein Signal, dass etwas nicht stimmt.

Und es gibt noch eine weitere Ebene. Nicht alle Frauen wollen
dieses Muster sehen. Denn wir kennen die Geschichte. Weiße
Männer nehmen das, was Frauen seit Generationen praktizieren
und verkörpern — relationale Intelligenz, emotionale Kompetenz,
die Arbeit der Fürsorge —, und wenn sie es verpacken, erforschen
und in einen Rahmen verwandeln, der durch Forschung und
institutionelle Legitimität gestützt wird, wird es plötzlich wertvoll.
Plötzlich ist es Führungsstärke. Plötzlich zählt es. Und für viele
Frauen kann es einfacher sein, das zu feiern, als sich damit
auseinanderzusetzen, was es offenbart. Dass genau die
Eigenschaften, für die wir bestraft, herabgewürdigt oder denen wir
ohne Anerkennung gerecht werden mussten, erst dann anerkannt
werden, wenn Männer sie benennen, verpacken und als Innovation
präsentieren. Das ist auch der Grund, warum die IDGs so leicht zu



mögen sind: Sie wirken fortschrittlich, obwohl sie größtenteils nur
das neu verpacken, was diese Kultur bereits kennt.

Diese Wahrheit zu erkennen, ist schmerzhaft. Und doch hat es auch
seinen Preis, sie nicht zu sehen.

„Das ist die Falle. Sei sanft. Sei inklusiv. Bring
niemanden in Verlegenheit. Und während du all das
bist, bleiben die Strukturen genau so, wie sie sind.“

Des Kaisers neue Kleider. Nur aus sehr progressivem Stoff.

Wenn koloniales Denken in neuen
Formen wieder auftaucht

Das gleiche Muster zeigt sich über Rassen, Geografien und
Geschichte hinweg. Die IDGs präsentieren sich als global, mit Hubs,
Partnern und Referenten aus der ganzen Welt. Aber schau dir
genauer an, woher das Rahmenwerk kommt, wer die Marke hält,
wer reist, sich trifft und auf den Hauptbühnen spricht, wessen Pässe
und Hautfarben die Räume dominieren, in denen strategische
Entscheidungen getroffen werden, wessen Sprache die
Bedingungen festlegt. Der Schwerpunkt bleibt der globale Norden.

So sieht Neokolonialismus heute oft aus: keine Eroberungen und
Flaggen, sondern Rahmenwerke und Partnerschaften. Keine offene
Herrschaft, sondern die stille Forderung, dass sich alle an die
liberal-angloamerikanischen und nordeuropäischen Normen
anpassen: eine Weltanschauung, die das Problem und die Lösung
definiert, während andere als Farbe und Geschichte eingeladen
werden, solange sie die bereits festgelegten Bedingungen nicht
stören.



Eine Weltanschauung, die behauptet,
universell zu sein

Dahinter steckt eine Weltanschauung. Die IDGs basieren auf einem
angloamerikanischen und nordeuropäischen liberalen
Menschenbild, das den Menschen als individuelle Einheit mit einem
inneren Leben sieht, das beschrieben und verbessert werden kann
und grundlegend von der Natur getrennt ist. Viele andere
Traditionen gehen von etwas anderem aus, von einer relationalen
Welt, in der Land, Vorfahren und mehr als menschliche Wesen das
Selbst ausmachen und in der Wissen eher durch lange Beziehungen
als durch globale Fragebögen entsteht.

Wenn ein Rahmenwerk verschiedene Perspektiven zulässt, ohne
diese zugrunde liegende Weltanschauung zu hinterfragen,
praktiziert es keine Pluralität. Es verlangt von anderen Welten, sich
in seine Ontologie zu zwängen, und nennt das Inklusion.

Können sich die IDGs ändern?

Manchmal werde ich gefragt, ob die IDGs zu dem werden könnten,
was sie zu sein vorgeben. Meine ehrliche Antwort ist einfach: Nein.

Das Problem sind nicht blinde Flecken oder Diversitätskorrekturen.
Es ist die Kernlogik.

Die Idee, dass man eine universelle Reihe innerer Fähigkeiten für die
Menschheit definieren und sie als Hebel für Systemveränderungen
in der Welt verbreiten kann, ist selbst Teil des Paradigmas, das wir
hinter uns lassen müssen.

Das heißt nicht, dass die IDGs sinnlos sind. Sie
übersetzen etwas Weiches und lange Ignoriertes —
Innenleben, emotionale Kompetenz und Fähigkeit zu



Beziehungen — in eine Form, die Institutionen erkennen
und mit der sie arbeiten können. In einem bestimmten
historischen Moment und in kulturellen Kontexten wie
Schweden hat diese Brücke ihren Wert.

Und auch heute noch können die IDGs als beliebtes psychologisches
Instrument für Arbeitsplätze und Organisationen in Teilen des
Globalen Nordens, insbesondere in Schweden, wo persönliche
Entwicklung manchmal Sprache und Struktur braucht, wirklich
nützlich sein. Aber eine Brücke ist nur als Durchgang gedacht, nicht
als Modell für die gesamte Landschaft. Das Problem beginnt, wenn
ein Rahmen, der für ein bestimmtes kulturelles Segment sinnvoll
sein mag, so präsentiert wird, als wäre er ein universeller Weg zu
Nachhaltigkeit und menschlicher Entfaltung für alle.

Aus meiner heutigen Sicht sind die IDGs weniger ein Weg in die
Zukunft als vielmehr ein klarer Ausdruck des Paradigmas, aus dem
wir herauswachsen müssen: der Glaube, dass der richtige Rahmen in
den richtigen Händen die Menschheit verbessern kann; die
Annahme, dass eine Weltanschauung sicher für uns alle sprechen
kann; die Gewohnheit, lebendige, situative Weisheit in übertragbare
Modelle und Produkte zu verwandeln.

Könnten die Menschen rund um die IDGs sich dafür entscheiden,
etwas anderes zu tun? Ja. Sie könnten beschließen, die Grenzen des
Projekts zu benennen, seine Ausweitung zu stoppen und
Traditionen und Bewegungen zu unterstützen, die von anderen
Weltanschauungen ausgehen, anstatt zu versuchen, diese in ihre
eigene zu integrieren. Sie könnten die IDGs zu einem historischen
Beispiel dafür werden lassen, wie wir früher über innere
Entwicklung gedacht haben, anstatt daran als Antwort festzuhalten.

Ob sie das tun werden, ist eine ganz andere Frage. Alles, was ich in
ihren Antworten auf Kritik gesehen habe, deutet darauf hin, dass
das Projekt weiterhin seine Kernlogik verteidigen, seine Sprache



anpassen, Geschichten und Perspektiven hinzufügen und
weitermachen wird. In diesem Sinne ist die wertvollste Rolle, die die
IDGs spielen können, genau diese: eine sichtbare, gut vermarktete
Veranschaulichung der zugrunde liegenden Logik, die wir erkennen
lernen und sanft, aber entschlossen überwinden müssen.

Helft euch gegenseitig, das Wasser zu
sehen

Denn die eigentliche Arbeit der Regeneration beginnt in dem
Moment, in dem wir aufhören, den Fisch zu perfektionieren, und es
wagen, ehrlich auf das Wasser zu schauen.

Anmerkung der Redaktion: Dieser Text erschien zuerst im
Zeitpunkt (https://zeitpunkt.ch/wenn-die-alte-welt-neuem-
gewand-zurueckkehrt). Dort wurde er mit Einverständnis der
Autorin in einer Übersetzung von Bobby Langer veröffentlicht.
Zuerst erschien er auf Englisch auf der Website der Autorin
sannaradelius.medium.com
(https://sannaradelius.medium.com/why-i-cant-be-silent-about-
the-inner-development-goals-6321e262928f).

(https://zeitpunkt.ch/licht-und-schatten-zeitpunkt-183)
Hier können Sie das Buch bestellen: Zeitpunkt.ch
(https://zeitpunkt.ch/licht-und-schatten-zeitpunkt-183)

https://zeitpunkt.ch/wenn-die-alte-welt-neuem-gewand-zurueckkehrt
https://sannaradelius.medium.com/why-i-cant-be-silent-about-the-inner-development-goals-6321e262928f
https://zeitpunkt.ch/licht-und-schatten-zeitpunkt-183
https://zeitpunkt.ch/licht-und-schatten-zeitpunkt-183


Es bringt wenig, nur im eigenen, wenn auch exquisiten
Saft zu schmoren. Deshalb sammelt und veröffentlicht
Manovas Weltredaktion regelmäßig Stimmen aus aller
Welt. Wie denken kritische Zeitgenossen in anderen
Ländern und Kulturkreisen über geopolitische
Ereignisse? Welche Ideen haben sie zur Lösung globaler
Probleme? Welche Entwicklungen beobachten sie, die
uns in Europa vielleicht auch bald bevorstehen? Der Blick
über den Tellerrand ist dabei auch ermutigend, macht er
doch deutlich: Wir sind viele, nicht allein!


	Die alte Welt in neuem Gewand
	Das in Schweden entwickelte Konzept der „Inner Development Goals“ versucht, Menschen zu helfen, besser in einem kranken System zurechtzukommen und ist damit weniger nachhaltig, als es scheint.
	Woher kommt meine Kritik?
	Wer entscheidet, was innere Entwicklung ist?
	Der Fisch und das Wasser
	Regeneration beginnt dort, wo Komfort endet
	Die Struktur, die sich vor aller Augen verbirgt
	Was passiert, wenn das System infrage gestellt wird
	Die patriarchalische Logik hinter der Sprache der Fürsorge
	Wenn koloniales Denken in neuen Formen wieder auftaucht
	Eine Weltanschauung, die behauptet, universell zu sein
	Helft euch gegenseitig, das Wasser zu sehen


