
Mittwoch, 21. Januar 2026, 15:00 Uhr
~14 Minuten Lesezeit

Die Bühne des Inneren
Krieg und Trauma sind eng miteinander verbunden — beides ist sowohl Ursache als
auch Ergebnis des anderen.

von Birgit Assel 
Foto: Mr and Mrs Tkachuk/Shutterstock.com

Kriege werden meist als Machtspiele zwischen
Nationen oder als unvermeidbare Konsequenz
geopolitischer Spannungen dargestellt. Doch wer
genauer hinschaut, erkennt: Kriege sind auch



psychodynamische Großereignisse — kollektive
Reinszenierungen früherer Traumata, gespeist aus
unverarbeiteten Ängsten, Täter-Opfer-Dynamiken und
Überlebensstrategien, die tief in der menschlichen
Psyche und in den Gesellschaften wurzeln. Aus Sicht
der Identitätsorientierten Psychotraumatherapie
(IoPT) nach Prof. Dr. Franz Ruppert sind Kriege nicht
einfach politische Ereignisse, sondern Ausdruck
innerer psychischer Spaltungen und kollektiver
Traumadynamiken. Gerade in Zeiten wie diesen, in
denen die Welt sich wieder polarisiert, Narrative sich
verhärten und Differenzierung immer schwieriger
wird, ist es umso wichtiger, einen tieferen Blick zu
wagen. Was wiederholt sich da eigentlich? Was wird
verdrängt — und was will endlich wahrgenommen
werden?

Traumadynamiken im Krieg

Auf kollektiver Ebene bewirken diese Überlebensstrategien:
Nationalismus, Heldenmythen, Fremdenhass, aber auch blinden

Ein Krieg beginnt selten mit dem ersten Schuss. Viel früher schon
beginnt er in den Köpfen — aufgrund der inneren psychischen
Spaltungen. Aus Sicht der Identitätsorientierten
Psychotraumatherapie (IoPT) zeigt sich in jedem Krieg eine massive
Täter-Opfer-Dynamik, die über kollektive Narrative stabilisiert wird.
Es gibt „die Guten“ und „die Bösen“, „uns“ und „die anderen“. Diese
Vereinfachungen stabilisieren die Überlebensstrategien, um sich
nicht mehr ohnmächtig fühlen zu müssen.



Gehorsam oder Angst vor Ausgrenzung. Die politische Bühne wird
so zur Projektionsfläche innerer unverarbeiteter Traumata.
Politiker, die selbst keine Aufarbeitung ihrer eigenen traumatischen
Prägungen durchlaufen haben, agieren aus ihren
Überlebensanteilen — sei es durch Machtausübung, ideologische
Verblendung oder Empathielosigkeit.

In der Sprache der IoPT: Die traumatisierten psychischen Anteile
bleiben unbewusst, während Überlebensanteile die Kontrolle
übernehmen. So werden ganze Staaten zu kollektiven
Überlebenssystemen — nicht aus Böswilligkeit, sondern aus Angst.
Doch genau darin liegt die Katastrophe: Überlebensanteile können
vielleicht überleben, aber sie können nicht gestalten. Sie sichern das
Funktionieren, aber sie zerstören das Lebendige. Was einmal Schutz
war, wird im großen Maßstab zur Selbstzerstörung. Alles, was
wahrhaftig, aufrichtig und lebendig wäre, wird verdrängt, weil es das
System gefährden könnte.

Überleben ist kein Leben. Und Systeme, die aus diesem Modus
heraus agieren, verlieren ihre Menschlichkeit.

Transgenerationale Auswirkungen

Traumata enden nicht mit einem Friedensvertrag. Sie wirken weiter
— unsichtbar, aber wirkmächtig. In Familien, in Kulturen, in
Institutionen. Aus Sicht der IoPT werden nicht verarbeitete
Traumata von Generation zu Generation weitergegeben — über
Sprache, Erziehungsstile, nicht gelebte Gefühle, über Schweigen,
über übertriebene Emotionalität oder über den Verlust von
Mitgefühl.

Wer den Zweiten Weltkrieg nicht erlebt hat, trägt
dennoch die Folgen in sich: in Form von Angst vor Nähe,



unbewusster Schuld, Identitätsverlust oder
Loyalitätskonflikten. Viele der heute lebenden
Menschen haben sich unbewusst an die abgespaltenen
Traumagefühle ihrer Eltern oder Großeltern gebunden.

Das gilt nicht nur für die Täter-Generation, sondern auch für die
Opfer, die Vertriebenen, die Misshandelten, die Verlassenen. Das
können Gefühle von großer Trauer, von Todesangst, von Schuld und
Scham sein, deren Ursache nicht in der eigenen Biografie begründet
ist.

Sabine Bode beschreibt in ihrem Buch „Die Kriegsenkel“
eindrucksvoll, wie die seelischen Wunden des Krieges sich in die
Biografien der Nachgeborenen einschreiben. Auch ich habe mich in
vielen ihrer Beschreibungen wiedergefunden. Eine Kultur des
Funktionierens, der Anpassung, der inneren Leere. Die Angst, zu viel
zu fühlen — oder überhaupt zu fühlen.

Kinder übernehmen dabei oft Rollen, die sie überhaupt nicht
erfüllen können — als Ersatzpartner, Schuldträger oder
Friedensstifter. In solchen familiären Verstrickungen spiegelt sich
das große politische Drama im kleinen, privaten Rahmen wider. Es
ist dieselbe Dynamik: Ich übernehme Verantwortung, die mich
überfordert, weil ich sonst die Beziehung verliere.

Gerade in Familien mit Kriegshintergrund — sei es durch den
Zweiten Weltkrieg, den Vietnamkrieg oder den Jugoslawienkrieg —
zeigen sich oft Ängste, die mit der Gegenwart wenig zu tun haben,
aber bis heute stark wirken. Wer über Jahre hinweg gelernt hat, dass
es gefährlich ist, sich zu widersetzen oder überhaupt zu fühlen, wird
sich auch später in autoritären Strukturen eher unterordnen als sich
zu positionieren. Nicht weil er überzeugt ist — sondern weil das
Nervensystem gelernt hat, dass Anpassung sicherer ist als
Sichtbarkeit.



Kriegsenkel sein — persönliche Spuren
eines kollektiven Schmerzes

Ich bin ein Kriegsenkel. Lange Zeit wusste ich nicht, was das
wirklich bedeutet. Mein Vater wurde 1934 geboren, meine Mutter
1933. Beide haben ihre Kindheit im Krieg verbracht — aber nie über
ihre Gefühle in dieser Zeit gesprochen. Wie auch? Für sie war das,
was sie erlebten, die Normalität. Sie wussten ja gar nicht, wie eine
Kindheit im Frieden hätte aussehen können. Es war kein Platz für
Gefühle, die Ängste mussten „sediert“ werden. Es ging ums
Überleben und darum, sich anzupassen. Dass es schlimm war,
darüber wurde vielleicht gesprochen — aber nicht, wie sich das
Schlimme angefühlt hat.

Diese Sedierung der Gefühle hatte unmittelbare Auswirkungen auf
die nachfolgende Generation — auf meine Generation. In meiner
Erinnerung gab es nur zwei Gefühle bei meinen Eltern: Meine
Mutter brach in Tränen aus, mein Vater flüchtete sich in Wut. Es
wurde entweder geweint oder gebrüllt — ansonsten wurde
geschwiegen. Mit Schweigen meine ich nicht, dass nicht geredet
wurde — im Gegenteil, es wurde viel geredet: über Politik, über die
„Anderen“, über alles Mögliche. Aber nicht über das, was wirklich
weh tat. Das viele Reden über „Gott und die Welt“ war eine
Schutzstrategie, um nicht mit sich selbst in Kontakt zu kommen.
Und schon gar nicht mit den eigenen Gefühlen.

Diese Atmosphäre hat mich als Kind tief geprägt. Es war wichtig,
nicht laut zu sein, sich möglichst unsichtbar zu machen.
Widerworte wurden nicht geduldet. Gefühle hatten keinen Platz. Ich
zog mich in mich zurück. Das Lesen wurde meine Rettung. Mit
Beginn der Pubertät wählte ich die Strategie der Wut; sie gab mir
das Gefühl, handlungsfähig zu bleiben. Dass diese Wut nicht nur
meine Wut war, habe ich erst sehr viel später erkannt.



Sabine Bode hat mit ihren Büchern „Die vergessene Generation“,
„Kriegskinder“ und vor allem „Kriegsenkel“ genau diese Dynamiken
beschrieben. Viele finden sich darin wieder. Auch ich. Es war eine
Erleichterung, endlich Worte für das zu finden, was sich in mir so
lange wirr und unaussprechlich angefühlt hatte.

„Kriegsenkel tragen die Last der Vergangenheit, ohne sie zu kennen.“

(Sabine Bode)

Beispiele aus der Zeitgeschichte

Vietnamkrieg: Der Tonkin-Zwischenfall und die
Geburtsstunde einer Erzählung

Auch der Vietnamkrieg begann nicht zufällig, sondern mit einer
Geschichte, die Angst, Loyalität und moralische Zustimmung
erzeugen sollte: dem sogenannten Tonkin-Zwischenfall von 1964.
Am 2. August kam es zu einem ersten, bis heute nicht eindeutig
geklärten Zusammenstoß zwischen US-Kriegsschiffen und
nordvietnamesischen Booten. Ob es sich dabei um einen
tatsächlichen Angriff, eine Missinterpretation oder eine militärische
Provokation handelte, blieb offen — doch genau dieser ungeklärte
Vorfall bereitete den Boden für das, was folgte.

Nur zwei Tage später meldeten die USA einen zweiten angeblichen
Angriff. Für diesen Vorfall gibt es bis heute keine belastbaren
Beweise; spätere Recherchen — unter anderem durch die
Veröffentlichung der Pentagon-Papiere — legen nahe, dass dieser
zweite Angriff sehr wahrscheinlich nie stattgefunden hat. Trotzdem
wurde er als politischer Wendepunkt genutzt: Die Geschichte
reichte aus, um Empörung zu erzeugen, Zustimmung zu
mobilisieren und die „Tonkin-Resolution“ durchzusetzen, die
Präsident Lyndon B. Johnson faktisch einen Blankoscheck für den
Krieg gab.



Aus heutiger Sicht wirkt das wie ein bekanntes Muster —
eines, das wir auch aus traumapsychologischen
Kontexten kennen: Ein Ereignis, das Unsicherheit
auslöst, wird emotional überhöht; die komplexe
Wirklichkeit schrumpft auf Täter versus Opfer, Gut
versus Böse. Zweifel wird gefährlich. Loyalität wird
Pflicht. Und wer die Erzählung hinterfragt, wird selbst
zur Bedrohung — nicht die Erzählung, die den Krieg
legitimiert.

Aus IoPT-Perspektive zeigt sich hier wieder dieselbe Dynamik wie
bei späteren Konflikten:

Ein äußeres Feindbild stabilisiert eine innere Angststruktur. Die
Spaltung in „Wir gegen sie“ schafft Orientierung, nicht Wahrheit. Sie
wirkt wie ein Überlebensmechanismus im politischen Maßstab —
ein kollektiver Reflex, der nicht klärt, sondern betäubt. Die Folge:
Nicht nur ein Land wird traumatisiert, sondern eine ganze
Generation — dort und hier.

Irakkrieg: Lügen, Projektionen, Opferbilder — und die
Brutkastenlüge

Ein Paradebeispiel für eine Täter-Opfer-Umkehr ist der Irakkrieg
2003. Die Erzählung von den angeblichen
„Massenvernichtungswaffen“ — politisch lanciert, medial verstärkt
und moralisch aufgeladen — diente nicht nur als Begründung für
den Krieg, sondern als moralischer Hebel. Saddam Hussein wurde
zum absoluten Täter erklärt, bevor Beweise vorlagen; die USA
wurden zum bedrohten Opfer stilisiert, das „keine andere Wahl“
gehabt habe, als zu handeln.

So entsteht die Rollenverschiebung:

Irak = Täter, bevor etwas bewiesen ist,
USA = Opfer, bevor etwas passiert ist,



Krieg = „notwendige Verteidigung“, bevor Verantwortung geprüft
wird.

Die eigentliche Dynamik dahinter lautet nicht: „Wir müssen uns
verteidigen, weil wir Opfer sind“, sondern: „Wir müssen uns als
Opfer fühlen, damit wir angreifen können.“

Die Legitimation entsteht nicht aus Fakten, sondern aus der
Konstruktion einer moralischen Pflicht. Genau darin liegt die Täter-
Opfer-Umkehr: Das Land, das angegriffen wird, wird als Bedrohung
gerahmt; das Land, das angreift, präsentiert sich als Verteidiger.

Mit anderen Worten:

Nicht die Gewalt war unausweichlich — sondern das Narrativ
musste unangreifbar sein.

Doch dieses Muster beginnt nicht erst 2003. Bereits 1990 wurde mit
der sogenannten „Brutkastenlüge“ eine emotionale Schlüsselszene
geschaffen: Die Aussage eines Mädchens, irakische Soldaten hätten
kuwaitische Babys aus Brutkästen gerissen und sterben lassen, ging
weltweit durch die Medien. Sie löste Entsetzen, Hilflosigkeit und
moralische Empörung aus — genau die Gefühle, die Zustimmung zu
einem Krieg erzeugen. Später stellte sich heraus: Das Mädchen war
die Tochter des kuwaitischen Botschafters, die Geschichte eine
Inszenierung einer PR-Agentur (Hill & Knowlton), die die US-
Regierung beim Kriegseintritt unterstützte.

Aus traumapsychologischer Sicht war diese Erzählung kein
Informationsfehler, sondern ein emotionales Steuerungsinstrument.
Sie zielte nicht auf den Verstand, sondern auf Bindung: Wer
widersprach, riskierte moralische Verurteilung.

Die Angst, „auf der falschen Seite“ zu stehen, wirkte wie
eine stille Erpressung. Nicht Fakten hielten Menschen im



Narrativ gefangen, sondern die Furcht, Zugehörigkeit zu
verlieren. Das ist typische Täterloyalität: Man verteidigt
ein System, das schadet – nicht aus Überzeugung,
sondern weil Angst stärker ist als der Mut, zu
widersprechen.

Die Welt arrangierte sich mit dieser Lüge. Doch das Trauma bleibt:
bei den Menschen im Irak, bei Soldaten, bei Kindern, die in Ruinen
geboren wurden, und bei jenen, die bis heute nicht begreifen,
warum ihre Wirklichkeit nie anerkannt wurde.

Kosovo: „Humanitäre Intervention“ oder Trauma-
Reinszenierung?

Auch die NATO-Intervention im Kosovo 1999 zeigt, wie sehr
Narrative der Menschlichkeit zur Tarnung tieferer Dynamiken
dienen können. Die Bilder von Flüchtenden, die Berichte über
Verbrechen dienten der moralischen Mobilmachung — während
kritische Stimmen, etwa aus Deutschland, kaum gehört wurden.

Im Rückblick wirkt vieles wie eine Reinszenierung früherer
Kriegsnarrative — diesmal unter dem Deckmantel des Humanismus.
Das Narrativ: „Wir müssen eingreifen, um Schlimmeres zu
verhindern.“ Aus IoPT-Sicht kann man sich fragen: Wer ist „wir“?
Und welche unbewussten inneren Bewegungen liegen diesem „Wir
müssen helfen!“ zugrunde? Möglicherweise eine Projektion eigener,
nicht gelebter Opfer- oder Tätergefühle?

Gerade in Deutschland – mit seiner NS-Vergangenheit — wirkt das
Bedürfnis, sich moralisch zu beweisen, besonders stark. Doch wer
aus einem Überlebensanteil heraus handelt, tut selten das Richtige.
Das ist keine wirkliche Hilfe, sondern sie dient oft nur dem eigenen
Selbstbild.

Ukrainekrieg: Identität, Spaltung, Abwertung



Wenn ich auf die Welt blicke, sehe ich vor allem eines: Spaltung.
Und diese Spaltung findet nicht nur zwischen Staaten, Ideologien
oder Medien statt — sie zieht sich tief in unsere inneren Welten
hinein. Genau dort, wo nach der IoPT der Ursprung liegt: in der
Beziehung zu uns selbst.

Kriege sind nicht nur äußere Auseinandersetzungen. Sie
sind Ausdruck tief verletzter innerer Strukturen. Und ich
meine das wörtlich. Wenn Menschen bereit sind, zu
töten, zu zerstören, sich über andere zu erheben, dann
liegt dem fast immer ein nicht erkanntes und nicht
integriertes Trauma zugrunde.

Das sind Menschen, die sich selbst nicht fühlen können, die ihre
Ohnmacht und Verzweiflung nicht aushalten — und sich dann im
Außen Macht, Kontrolle und Rache verschaffen.

Das ist die Perspektive, aus der ich den Ukrainekrieg betrachte.
Nicht, um das politische Geschehen zu verharmlosen, sondern um
es tiefer zu verstehen. Dieser Krieg ist nicht vom Himmel gefallen.
Er ist das Resultat jahrzehntelanger Eskalationen, Demütigungen,
Machtverschiebungen — und tiefer transgenerationaler
Traumadynamiken. In Russland wie in der Ukraine, im Westen wie in
der NATO.

Besonders betroffen hat mich in letzter Zeit die Nachricht, dass der
Schweizer Oberst Jacques Baud von der EU mit Sanktionen belegt
wurde. Einfach, weil er eine andere Perspektive einnimmt. Eine
nüchterne, sachliche, militärisch-analytische Perspektive — die
wohlgemerkt auf westlichen Quellen basiert. Kein Propagandist,
kein Agitator, kein Putinversteher. Sondern ein Mann, der als
Geheimdienstanalyst gearbeitet hat und weiß, wie Narrative gebaut
werden.

Baud beschreibt, wie die Ukraine bereits 2021 angekündigt hatte, die



Krim zurückzuerobern — und zwar mit militärischen Mitteln. Diese
Information wurde in der westlichen Presse kaum thematisiert.
Stattdessen wurde diese Erzählung aufgebaut: Russland ist aus
heiterem Himmel einmarschiert, die Ukraine ist das unschuldige
Opfer. Dass diese Opferrolle selbst tief mit Trauma verknüpft ist,
wird kaum gesehen. Und dass Russland als Täter dämonisiert wird,
verhindert eine tiefere Auseinandersetzung mit den wechselseitigen
Verletzungen.

Die IoPT beschreibt sehr klar, dass Menschen, die in einer
Täterhaltung agieren, oft selbst zutiefst traumatisiert sind — und
dass Opfererfahrungen, wenn sie nicht integriert werden, in eine
ideologische oder selbstgerechte Überlebensstrategie führen
können. Diese Dynamik lässt sich eins zu eins auf Staaten und
Gesellschaften übertragen.

Was im Privaten zur Spaltung der Psyche führt, zeigt
sich in der Politik als Spaltung der Welt. Und das
Resultat ist stets dasselbe: Feindbilder, Projektionen,
Abwertung, moralische Überheblichkeit.

Man könnte fast sagen: Jeder Krieg ist ein kollektiver
Symptomausdruck einer traumatisierten Menschheit. Und solange
wir nur die Symptome bekämpfen — also Panzer liefern, Sanktionen
verhängen, Narrative durchdrücken —, verschärfen wir die inneren
wie äußeren Konflikte. Traumaintegration braucht Kontakt mit der
Realität. Mit der inneren und mit der äußeren. Mit der Wahrheit.

Ich arbeite seit vielen Jahren mit Menschen, deren
Familiengeschichten von Krieg, Flucht und Gewalt geprägt sind. Die
Nachfahren der Kriegsgeneration tragen Verletzungen in sich, die
nicht in ihre Lebensgeschichte gehören — nicht, weil Leid „vererbt“
würde, sondern weil Kinder sich aus Bindungsnot an das
Unausgesprochene ihrer traumatisierten Eltern und Großeltern
anschließen. Was nicht gefühlt werden durfte, wird nicht biologisch



weitergegeben, sondern emotional — durch Anpassung an
Geheimnisse, an Schweigen, an Angst.

Großeltern, die traumatisiert waren und schwiegen. Eltern, die
emotional nicht erreichbar waren, weil sie selbst im Überleben
feststeckten. Kinder, die Funktionieren statt Fühlen lernten. Aus
solchem Schweigen entsteht mit der Zeit eine Kultur der
Anpassung, der Scham und des unausgesprochenen Schuldgefühls.

Diese Prägungen verschwinden nicht von selbst. Es ist
eine Illusion, zu glauben, dass das, was nicht bewusst
gefühlt und verstanden wurde, einfach vergeht.
Unverarbeitetes bleibt nicht in der Vergangenheit — es
wirkt weiter. Im Privaten. Und im Politischen.

Deshalb ist es für mich so erschütternd, wenn nach jedem Krieg
wieder gesagt wird: Jetzt schauen wir nach vorne. Jetzt müssen wir
wieder „zusammenstehen“. Nein. Wir müssen endlich bewusst und
fühlend wahrnehmen: die Geschichte, die eigenen inneren Anteile,
die kollektiven Wunden, die nicht verheilt sind.

Was es braucht

Was wir nicht brauchen, sind neue Feindbilder oder neue
Heldenmythen. Was wir brauchen, ist Wahrhaftigkeit. Und eine
neue Kultur des Bewusstwerdens — im Persönlichen wie im
Politischen.

Wir brauchen Menschen, die bereit sind, ihre eigene Geschichte zu
hinterfragen. Politiker, die nicht nur Strategien entwickeln, sondern
auch ihre psychischen Prägungen reflektieren. Medien, die nicht
nach Schlagzeilen gieren, sondern nach Wahrheit suchen. Und eine
Gesellschaft, die versteht, dass Traumaintegration kein Luxus ist,
sondern eine fundamentale Voraussetzung für Menschlichkeit und



Mitgefühl — mit sich selbst und mit anderen.

Wir brauchen weniger Propaganda und mehr echte Aufarbeitung.
Weniger Identifikation mit kollektiven Rollen — ob Opfer oder
Retter — und mehr Begegnung auf Augenhöhe. Weniger Abspaltung,
mehr Integration. Weniger Machtdemonstration, mehr Mut zur
eigenen Verletzlichkeit.

Bewusstwerdung beginnt mit der Anerkennung der Realität. Der
inneren wie der äußeren. Sie beginnt da, wo wir aufhören, uns über
andere zu erheben – und beginnen, uns selbst wirklich zu begegnen.

Schlussimpuls

Einladung zur Selbstreflexion und kollektiven Integration

Wenn ich auf die Welt blicke, dann sehe ich nicht nur Gewalt, nicht
nur Spaltung, nicht nur zerstörerische Machtspiele. Ich sehe auch
eine tiefe Sehnsucht — nach Verbindung, nach Sinn, nach Wahrheit.
Doch solange wir nicht bereit sind, unsere eigenen inneren
psychischen Spaltungen zu erkennen, werden wir sie im Außen
immer wieder neu erschaffen. Kriege beginnen in uns, lange bevor
sie sich auf Schlachtfeldern entladen.

Die IoPT zeigt uns einen Weg, diese inneren Spaltungen zu
verstehen — und zu integrieren. Sie lädt dazu ein, Verantwortung zu
übernehmen, nicht Schuld. Sie lädt ein, zu fühlen, wo wir gelernt
haben zu funktionieren. Und sie erinnert uns daran, dass jedes
„Feindbild“ ein Hinweis ist: auf das, was wir in uns selbst nicht
wahrhaben wollen.

Was wäre, wenn wir als Gesellschaft beginnen würden, kollektive
Selbstbegegnungen zu ermöglichen? Wenn wir statt Debatten über
Schuldfragen Räume schaffen würden für ehrliche Begegnung?



Wenn wir Politiker nicht nach Machtinstinkt, sondern nach
psychischer Integrität beurteilen würden?

Ich weiß, das klingt vielleicht naiv. Aber ist es nicht naiver zu
glauben, dass wir ohne innere Traumaarbeit je echten Frieden
schaffen können?

Der Ruf nach Aufarbeitung — ob nach Kriegen,
Pandemien oder gesellschaftlichen Spaltungen — ist
kein Rückblick. Er ist ein Aufbruch. Denn nur wer
versteht, was war, kann gestalten, was sein soll.

Wir stehen an einem Wendepunkt. Nicht zum ersten Mal. Doch
vielleicht zum ersten Mal mit der Möglichkeit der Verarbeitung und
Bewusstwerdung. Wer bin ich in all dem? Welcher Teil in mir fühlt
sich bedroht, schuldig, ohnmächtig? Und welcher Teil will leben – in
Verbindung, in Klarheit, in Würde?

Ich wünsche mir, dass wir uns diese Fragen stellen. Nicht aus
Pflicht, sondern aus Menschlichkeit. Und ich wünsche mir eine
Welt, in der wir uns gegenseitig dabei unterstützen, die Antworten
zu finden.

• Nicht perfekt. Aber echt.

• Nicht moralisch überlegen. Sondern menschlich berührbar.

• Nicht mit erhobenem Zeigefinger. Sondern mit offenem Herzen.

Denn kollektive Heilung beginnt dort, wo Einzelne den Mut haben,
sich selbst wirklich zu begegnen.



Birgit Assel ist Diplom-Sozialpädagogin und
Traumatherapeutin mit eigener Praxis seit 1998. Seit
2006 arbeitet sie mit dem Schwerpunkt
Identitätsorientierte Psychotraumatherapie (IoPT) nach
Prof. Dr. Franz Ruppert. Seit 2009 bietet sie
Weiterbildungen, Aufbaukurse und Supervisionen an –
nicht nur für Fachkräfte, sondern für alle Menschen, die
sich selbst besser verstehen und ihre persönliche
Geschichte bewusster erkunden möchten. Gemeinsam
mit ihrer Tochter Lara Fischer gestaltet sie den Mutter-
Tochter-Podcast „Wer bin ich? Früh verletzt, spät
verstanden
(https://www.youtube.com/@WerBinIchLaraundBirgit)“,
in dem sie über frühe Verletzungen,
generationsübergreifende Dynamiken und heilsame
Erkenntnisse sprechen. Weitere Informationen sind unter
www.igtv.de (http://www.igtv.de) zu finden.

https://www.youtube.com/@WerBinIchLaraundBirgit
http://www.igtv.de

	Die Bühne des Inneren
	Krieg und Trauma sind eng miteinander verbunden — beides ist sowohl Ursache als auch Ergebnis des anderen.
	Traumadynamiken im Krieg
	Transgenerationale Auswirkungen
	Kriegsenkel sein — persönliche Spuren eines kollektiven Schmerzes
	Beispiele aus der Zeitgeschichte
	Vietnamkrieg: Der Tonkin-Zwischenfall und die Geburtsstunde einer Erzählung
	Irakkrieg: Lügen, Projektionen, Opferbilder — und die Brutkastenlüge
	Kosovo: „Humanitäre Intervention“ oder Trauma-Reinszenierung?
	Ukrainekrieg: Identität, Spaltung, Abwertung

	Was es braucht
	Schlussimpuls
	Einladung zur Selbstreflexion und kollektiven Integration



