Mittwoch, 21. Januar 2026, 15:00 Uhr
~14 Minuten Lesezeit

Die Bihne des Inneren

Krieg und Trauma sind eng miteinander verbunden — beides ist sowohl Ursache als
auch Ergebnis des anderen.

von Birgit Assel
Foto: Mr and Mrs Tkachuk /Shutterstock.com

Kriege werden meist als Machtspiele zwischen
Nationen oder als unvermeidbare Konsequenz
geopolitischer Spannungen dargestellt. Doch wer
genauer hinschaut, erkennt: Kriege sind auch



psychodynamische Grofereignisse — kollektive
Reinszenierungen fruherer Traumata, gespeist aus
unverarbeiteten Angsten, Tdter-Opfer-Dynamiken und
Uberlebensstrategien, die tief in der menschlichen
Psyche und in den Gesellschaften wurzeln. Aus Sicht
der Identitdatsorientierten Psychotraumatherapie
(IoPT) nach Prof. Dr. Franz Ruppert sind Kriege nicht
einfach politische Ereignisse, sondern Ausdruck
innerer psychischer Spaltungen und kollektiver
Traumadynamiken. Gerade in Zeiten wie diesen, in
denen die Welt sich wieder polarisiert, Narrative sich
verhdrten und Differenzierung immer schwieriger
wird, ist es umso wichtiger, einen tieferen Blick zu
wagen. Was wiederholt sich da eigentlich? Was wird
verdringt — und was will endlich wahrgenommen
werden?

Traumadynamiken im Krieg

Ein Krieg beginnt selten mit dem ersten Schuss. Viel frither schon
beginnt er in den Kopfen — aufgrund der inneren psychischen
Spaltungen. Aus Sicht der Identitatsorientierten
Psychotraumatherapie (IoPT) zeigt sich in jedem Krieg eine massive
Tater-Opfer-Dynamik, die tiber kollektive Narrative stabilisiert wird.
Es gibt ,die Guten® und ,die Bosen®, ,uns®* und ,die anderen®. Diese
Vereinfachungen stabilisieren die Uberlebensstrategien, um sich

nicht mehr ohnmdchtig fihlen zu missen.

Auf kollektiver Ebene bewirken diese Uberlebensstrategien:

Nationalismus, Heldenmythen, Fremdenhass, aber auch blinden



Gehorsam oder Angst vor Ausgrenzung. Die politische Biihne wird
so zur Projektionsfliche innerer unverarbeiteter Traumata.
Politiker, die selbst keine Aufarbeitung ihrer eigenen traumatischen
Pragungen durchlaufen haben, agieren aus ihren
Uberlebensanteilen — sei es durch Machtaustibung, ideologische

Verblendung oder Empathielosigkeit.

In der Sprache der IoPT: Die traumatisierten psychischen Anteile
bleiben unbewusst, wihrend Uberlebensanteile die Kontrolle
ubernehmen. So werden ganze Staaten zu kollektiven
Uberlebenssystemen — nicht aus Boswilligkeit, sondern aus Angst.
Doch genau darin liegt die Katastrophe: Uberlebensanteile kénnen
vielleicht tiberleben, aber sie konnen nicht gestalten. Sie sichern das
Funktionieren, aber sie zerstoren das Lebendige. Was einmal Schutz
war, wird im grofden MafSstab zur Selbstzerstorung. Alles, was
wahrhaftig, aufrichtig und lebendig wéare, wird verdrangt, weil es das

System gefahrden konnte.

Uberleben ist kein Leben. Und Systeme, die aus diesem Modus

heraus agieren, verlieren ihre Menschlichkeit.

Transgenerationale Auswirkungen

Traumata enden nicht mit einem Friedensvertrag. Sie wirken weiter
— unsichtbar, aber wirkméachtig. In Familien, in Kulturen, in
Institutionen. Aus Sicht der IoPT werden nicht verarbeitete
Traumata von Generation zu Generation weitergegeben — tiber
Sprache, Erziehungsstile, nicht gelebte Gefiihle, iber Schweigen,
uber Uibertriebene Emotionalitat oder iiber den Verlust von
Mitgefuhl.

Wer den Zweiten Weltkrieg nicht erlebt hat, trdgt
dennoch die Folgen in sich: in Form von Angst vor Ndhe,



unbewusster Schuld, Identitatsverlust oder
Loyalitdtskonflikten. Viele der heute lebenden
Menschen haben sich unbewusst an die abgespaltenen
Traumagefiihle ihrer Eltern oder GroRReltern gebunden.

Das gilt nicht nur fur die Tater-Generation, sondern auch fur die
Opfer, die Vertriebenen, die Misshandelten, die Verlassenen. Das
konnen Gefihle von grofSer Trauer, von Todesangst, von Schuld und
Scham sein, deren Ursache nicht in der eigenen Biografie begriindet

ist.

Sabine Bode beschreibt in ihrem Buch ,Die Kriegsenkel*
eindrucksvoll, wie die seelischen Wunden des Krieges sich in die
Biografien der Nachgeborenen einschreiben. Auch ich habe mich in
vielen ihrer Beschreibungen wiedergefunden. Eine Kultur des
Funktionierens, der Anpassung, der inneren Leere. Die Angst, zu viel

zu fihlen — oder Gberhaupt zu fiihlen.

Kinder tibernehmen dabei oft Rollen, die sie iberhaupt nicht
erfullen konnen — als Ersatzpartner, Schuldtrager oder
Friedensstifter. In solchen familidren Verstrickungen spiegelt sich
das grof3e politische Drama im kleinen, privaten Rahmen wider. Es
ist dieselbe Dynamik: Ich ibernehme Verantwortung, die mich

uberfordert, weil ich sonst die Beziehung verliere.

Gerade in Familien mit Kriegshintergrund — sei es durch den
Zweiten Weltkrieg, den Vietnamkrieg oder den Jugoslawienkrieg —
zeigen sich oft Angste, die mit der Gegenwart wenig zu tun haben,
aber bis heute stark wirken. Wer tiber Jahre hinweg gelernt hat, dass
es gefahrlich ist, sich zu widersetzen oder uberhaupt zu fihlen, wird
sich auch spater in autoritiaren Strukturen eher unterordnen als sich
zu positionieren. Nicht weil er tiberzeugt ist — sondern weil das
Nervensystem gelernt hat, dass Anpassung sicherer ist als
Sichtbarkeit.



Kriegsenkel sein — personliche Spuren
eines kollektiven Schmerzes

Ich bin ein Kriegsenkel. Lange Zeit wusste ich nicht, was das
wirklich bedeutet. Mein Vater wurde 1934 geboren, meine Mutter
1933. Beide haben ihre Kindheit im Krieg verbracht — aber nie tiber
ihre Gefihle in dieser Zeit gesprochen. Wie auch? Fur sie war das,
was sie erlebten, die Normalitdt. Sie wussten ja gar nicht, wie eine
Kindheit im Frieden hatte aussehen konnen. Es war kein Platz fur
Gefiihle, die Angste mussten ,sediert“ werden. Es ging ums
Uberleben und darum, sich anzupassen. Dass es schlimm war,
daruber wurde vielleicht gesprochen — aber nicht, wie sich das
Schlimme angefiihlt hat.

Diese Sedierung der Gefiihle hatte unmittelbare Auswirkungen auf
die nachfolgende Generation — auf meine Generation. In meiner
Erinnerung gab es nur zwei Gefiihle bei meinen Eltern: Meine
Mutter brach in Tranen aus, mein Vater fliichtete sich in Wut. Es
wurde entweder geweint oder gebrillt — ansonsten wurde
geschwiegen. Mit Schweigen meine ich nicht, dass nicht geredet
wurde — im Gegenteil, es wurde viel geredet: tiber Politik, tber die
»2Anderen®, uber alles Mogliche. Aber nicht tiber das, was wirklich
weh tat. Das viele Reden tiber ,,Gott und die Welt“ war eine
Schutzstrategie, um nicht mit sich selbst in Kontakt zu kommen.

Und schon gar nicht mit den eigenen Gefiihlen.

Diese Atmosphare hat mich als Kind tief gepragt. Es war wichtig,
nicht laut zu sein, sich moglichst unsichtbar zu machen.
Widerworte wurden nicht geduldet. Gefiihle hatten keinen Platz. Ich
zog mich in mich zuruck. Das Lesen wurde meine Rettung. Mit
Beginn der Pubertat wahlte ich die Strategie der Wut; sie gab mir
das Gefihl, handlungsfahig zu bleiben. Dass diese Wut nicht nur
meine Wut war, habe ich erst sehr viel spater erkannt.



Sabine Bode hat mit ihren Bichern ,Die vergessene Generation®,
»Kriegskinder* und vor allem ,Kriegsenkel“ genau diese Dynamiken
beschrieben. Viele finden sich darin wieder. Auch ich. Es war eine
Erleichterung, endlich Worte fur das zu finden, was sich in mir so

lange wirr und unaussprechlich angefihlt hatte.

,<Kriegsenkel tragen die Last der Vergangenheit, ohne sie zu kennen.”
(Sabine Bode)

Beispiele aus der Zeitgeschichte

Vietnamkrieg: Der Tonkin-Zwischenfall und die
Geburtsstunde einer Erzahlung

Auch der Vietnamkrieg begann nicht zufillig, sondern mit einer
Geschichte, die Angst, Loyalitdt und moralische Zustimmung
erzeugen sollte: dem sogenannten Tonkin-Zwischenfall von 1964.
Am 2. August kam es zu einem ersten, bis heute nicht eindeutig
geklarten Zusammenstof$ zwischen US-Kriegsschiffen und
nordvietnamesischen Booten. Ob es sich dabei um einen
tatsachlichen Angriff, eine Missinterpretation oder eine militarische
Provokation handelte, blieb offen — doch genau dieser ungeklarte

Vorfall bereitete den Boden fur das, was folgte.

Nur zwei Tage spater meldeten die USA einen zweiten angeblichen
Angriff. Fur diesen Vorfall gibt es bis heute keine belastbaren
Beweise; spatere Recherchen — unter anderem durch die
Veroffentlichung der Pentagon-Papiere — legen nahe, dass dieser
zweite Angriff sehr wahrscheinlich nie stattgefunden hat. Trotzdem
wurde er als politischer Wendepunkt genutzt: Die Geschichte
reichte aus, um Emporung zu erzeugen, Zustimmung zu
mobilisieren und die , Tonkin-Resolution“ durchzusetzen, die
Prasident Lyndon B. Johnson faktisch einen Blankoscheck fir den
Krieg gab.



Aus heutiger Sicht wirkt das wie ein bekanntes Muster —
eines, das wir auch aus traumapsychologischen
Kontexten kennen: Ein Ereignis, das Unsicherheit
auslost, wird emotional iiberhoht; die komplexe
Wirklichkeit schrumpft auf Tdter versus Opfer, Gut
versus Bose. Zweifel wird gefdhrlich. Loyalitdt wird
Pflicht. Und wer die Erzdhlung hinterfragt, wird selbst
zur Bedrohung — nicht die Erzdhlung, die den Krieg
legitimiert.

Aus IoPT-Perspektive zeigt sich hier wieder dieselbe Dynamik wie

bei spateren Konflikten:

Ein dufseres Feindbild stabilisiert eine innere Angststruktur. Die
Spaltung in ,Wir gegen sie“ schafft Orientierung, nicht Wahrheit. Sie
wirkt wie ein Uberlebensmechanismus im politischen Mafstab —
ein kollektiver Reflex, der nicht klart, sondern betaubt. Die Folge:
Nicht nur ein Land wird traumatisiert, sondern eine ganze

Generation — dort und hier.

Irakkrieg: Lugen, Projektionen, Opferbilder — und die
Brutkastenliige

Ein Paradebeispiel fiir eine Tater-Opfer-Umkehr ist der Irakkrieg
2003. Die Erzahlung von den angeblichen
»,Massenvernichtungswaffen* — politisch lanciert, medial verstarkt
und moralisch aufgeladen — diente nicht nur als Begriindung fir
den Krieg, sondern als moralischer Hebel. Saddam Hussein wurde
zum absoluten Tater erklart, bevor Beweise vorlagen; die USA
wurden zum bedrohten Opfer stilisiert, das ,keine andere Wahl*
gehabt habe, als zu handeln.

So entsteht die Rollenverschiebung:

Irak = Tater, bevor etwas bewiesen ist,

USA = Opfer, bevor etwas passiert ist,



Krieg = ,notwendige Verteidigung“, bevor Verantwortung geprift

wird.

Die eigentliche Dynamik dahinter lautet nicht: ,Wir missen uns
verteidigen, weil wir Opfer sind®, sondern: ,Wir missen uns als

Opfer fihlen, damit wir angreifen konnen.*

Die Legitimation entsteht nicht aus Fakten, sondern aus der
Konstruktion einer moralischen Pflicht. Genau darin liegt die Tater-
Opfer-Umkehr: Das Land, das angegriffen wird, wird als Bedrohung

gerahmt; das Land, das angreift, prasentiert sich als Verteidiger.
Mit anderen Worten:

Nicht die Gewalt war unausweichlich — sondern das Narrativ

musste unangreifbar sein.

Doch dieses Muster beginnt nicht erst 2003. Bereits 1990 wurde mit
der sogenannten ,Brutkastenlige® eine emotionale Schlisselszene
geschaffen: Die Aussage eines Madchens, irakische Soldaten hatten
kuwaitische Babys aus Brutkdsten gerissen und sterben lassen, ging
weltweit durch die Medien. Sie l0ste Entsetzen, Hilflosigkeit und
moralische Emporung aus — genau die Gefihle, die Zustimmung zu
einem Krieg erzeugen. Spater stellte sich heraus: Das Madchen war
die Tochter des kuwaitischen Botschafters, die Geschichte eine
Inszenierung einer PR-Agentur (Hill & Knowlton), die die US-

Regierung beim Kriegseintritt unterstutzte.

Aus traumapsychologischer Sicht war diese Erzahlung kein
Informationsfehler, sondern ein emotionales Steuerungsinstrument.
Sie zielte nicht auf den Verstand, sondern auf Bindung: Wer

widersprach, riskierte moralische Verurteilung.

Die Angst, ,,auf der falschen Seite* zu stehen, wirkte wie
eine stille Erpressung. Nicht Fakten hielten Menschen im



Narrativ gefangen, sondern die Furcht, Zugehorigkeit zu
verlieren. Das ist typische Taterloyalitdt: Man verteidigt
ein System, das schadet - nicht aus Uberzeugung,
sondern weil Angst stdrker ist als der Mut, zu
widersprechen.

Die Welt arrangierte sich mit dieser Lige. Doch das Trauma bleibt:
bei den Menschen im Irak, bei Soldaten, bei Kindern, die in Ruinen
geboren wurden, und bei jenen, die bis heute nicht begreifen,

warum ihre Wirklichkeit nie anerkannt wurde.

Kosovo: ,,Humanitare Intervention“ oder Trauma-
Reinszenierung?

Auch die NATO-Intervention im Kosovo 1999 zeigt, wie sehr
Narrative der Menschlichkeit zur Tarnung tieferer Dynamiken
dienen konnen. Die Bilder von Flichtenden, die Berichte tiber
Verbrechen dienten der moralischen Mobilmachung — wahrend

kritische Stimmen, etwa aus Deutschland, kaum gehort wurden.

Im Ruckblick wirkt vieles wie eine Reinszenierung friherer
Kriegsnarrative — diesmal unter dem Deckmantel des Humanismus.
Das Narrativ: ,Wir mussen eingreifen, um Schlimmeres zu
verhindern.“ Aus loPT-Sicht kann man sich fragen: Wer ist ,wir*?
Und welche unbewussten inneren Bewegungen liegen diesem ,,Wir
mussen helfen!” zugrunde? Moglicherweise eine Projektion eigener,
nicht gelebter Opfer- oder Tatergefihle?

Gerade in Deutschland - mit seiner NS-Vergangenheit — wirkt das
Bedtrfnis, sich moralisch zu beweisen, besonders stark. Doch wer
aus einem Uberlebensanteil heraus handelt, tut selten das Richtige.
Das ist keine wirkliche Hilfe, sondern sie dient oft nur dem eigenen
Selbstbild.

Ukrainekrieg: Identitat, Spaltung, Abwertung



Wenn ich auf die Welt blicke, sehe ich vor allem eines: Spaltung.
Und diese Spaltung findet nicht nur zwischen Staaten, Ideologien
oder Medien statt — sie zieht sich tief in unsere inneren Welten
hinein. Genau dort, wo nach der IoPT der Ursprung liegt: in der

Beziehung zu uns selbst.

Kriege sind nicht nur duBBere Auseinandersetzungen. Sie
sind Ausdruck tief verletzter innerer Strukturen. Und ich
meine das wortlich. Wenn Menschen bereit sind, zu
toten, zu zerstoren, sich iiber andere zu erheben, dann
liegt dem fast immer ein nicht erkanntes und nicht
integriertes Trauma zugrunde.

Das sind Menschen, die sich selbst nicht fiihlen konnen, die ihre
Ohnmacht und Verzweiflung nicht aushalten — und sich dann im

AufSen Macht, Kontrolle und Rache verschaffen.

Das ist die Perspektive, aus der ich den Ukrainekrieg betrachte.
Nicht, um das politische Geschehen zu verharmlosen, sondern um
es tiefer zu verstehen. Dieser Krieg ist nicht vom Himmel gefallen.
Er ist das Resultat jahrzehntelanger Eskalationen, Demiitigungen,
Machtverschiebungen — und tiefer transgenerationaler
Traumadynamiken. In Russland wie in der Ukraine, im Westen wie in
der NATO.

Besonders betroffen hat mich in letzter Zeit die Nachricht, dass der
Schweizer Oberst Jacques Baud von der EU mit Sanktionen belegt
wurde. Einfach, weil er eine andere Perspektive einnimmt. Eine
nuchterne, sachliche, militarisch-analytische Perspektive — die
wohlgemerkt auf westlichen Quellen basiert. Kein Propagandist,
kein Agitator, kein Putinversteher. Sondern ein Mann, der als
Geheimdienstanalyst gearbeitet hat und weifs, wie Narrative gebaut

werden.

Baud beschreibt, wie die Ukraine bereits 2021 angekundigt hatte, die



Krim zurickzuerobern — und zwar mit militarischen Mitteln. Diese
Information wurde in der westlichen Presse kaum thematisiert.
Stattdessen wurde diese Erzahlung aufgebaut: Russland ist aus
heiterem Himmel einmarschiert, die Ukraine ist das unschuldige
Opfer. Dass diese Opferrolle selbst tief mit Trauma verknupft ist,
wird kaum gesehen. Und dass Russland als Tater damonisiert wird,
verhindert eine tiefere Auseinandersetzung mit den wechselseitigen

Verletzungen.

Die IoPT beschreibt sehr klar, dass Menschen, die in einer
Taterhaltung agieren, oft selbst zutiefst traumatisiert sind — und
dass Opfererfahrungen, wenn sie nicht integriert werden, in eine
ideologische oder selbstgerechte Uberlebensstrategie fithren
konnen. Diese Dynamik 14sst sich eins zu eins auf Staaten und

Gesellschaften tbertragen.

Was im Privaten zur Spaltung der Psyche fiihrt, zeigt
sich in der Politik als Spaltung der Welt. Und das
Resultat ist stets dasselbe: Feindbilder, Projektionen,
Abwertung, moralische Uberheblichkeit.

Man konnte fast sagen: Jeder Krieg ist ein kollektiver
Symptomausdruck einer traumatisierten Menschheit. Und solange
wir nur die Symptome bekdmpfen — also Panzer liefern, Sanktionen
verhangen, Narrative durchdriicken —, verscharfen wir die inneren
wie aufderen Konflikte. Traumaintegration braucht Kontakt mit der

Realitat. Mit der inneren und mit der aufseren. Mit der Wahrheit.

Ich arbeite seit vielen Jahren mit Menschen, deren
Familiengeschichten von Krieg, Flucht und Gewalt gepragt sind. Die
Nachfahren der Kriegsgeneration tragen Verletzungen in sich, die
nicht in ihre Lebensgeschichte gehoren — nicht, weil Leid ,vererbt”
wurde, sondern weil Kinder sich aus Bindungsnot an das
Unausgesprochene ihrer traumatisierten Eltern und GrofSeltern

anschliefsen. Was nicht gefiihlt werden durfte, wird nicht biologisch



weitergegeben, sondern emotional — durch Anpassung an

Geheimnisse, an Schweigen, an Angst.

Grofseltern, die traumatisiert waren und schwiegen. Eltern, die
emotional nicht erreichbar waren, weil sie selbst im Uberleben
feststeckten. Kinder, die Funktionieren statt Fiihlen lernten. Aus
solchem Schweigen entsteht mit der Zeit eine Kultur der

Anpassung, der Scham und des unausgesprochenen Schuldgefihls.

Diese Prdgungen verschwinden nicht von selbst. Es ist
eine Illlusion, zu glauben, dass das, was nicht bewusst
gefiihlt und verstanden wurde, einfach vergeht.
Unverarbeitetes bleibt nicht in der Vergangenheit — es
wirkt weiter. Im Privaten. Und im Politischen.

Deshalb ist es fir mich so erschiitternd, wenn nach jedem Krieg
wieder gesagt wird: Jetzt schauen wir nach vorne. Jetzt missen wir
wieder ,zusammenstehen®. Nein. Wir miissen endlich bewusst und
fuhlend wahrnehmen: die Geschichte, die eigenen inneren Anteile,

die kollektiven Wunden, die nicht verheilt sind.

Was es braucht

Was wir nicht brauchen, sind neue Feindbilder oder neue
Heldenmythen. Was wir brauchen, ist Wahrhaftigkeit. Und eine
neue Kultur des Bewusstwerdens — im Personlichen wie im

Politischen.

Wir brauchen Menschen, die bereit sind, ihre eigene Geschichte zu
hinterfragen. Politiker, die nicht nur Strategien entwickeln, sondern
auch ihre psychischen Pragungen reflektieren. Medien, die nicht
nach Schlagzeilen gieren, sondern nach Wahrheit suchen. Und eine
Gesellschaft, die versteht, dass Traumaintegration kein Luxus ist,

sondern eine fundamentale Voraussetzung fiir Menschlichkeit und



Mitgefiihl — mit sich selbst und mit anderen.

Wir brauchen weniger Propaganda und mehr echte Aufarbeitung.
Weniger Identifikation mit kollektiven Rollen — ob Opfer oder
Retter — und mehr Begegnung auf Augenhohe. Weniger Abspaltung,
mehr Integration. Weniger Machtdemonstration, mehr Mut zur

eigenen Verletzlichkeit.

Bewusstwerdung beginnt mit der Anerkennung der Realitat. Der
inneren wie der aufSeren. Sie beginnt da, wo wir aufhoren, uns tber

andere zu erheben - und beginnen, uns selbst wirklich zu begegnen.

Schlussimpuls

Einladung zur Selbstreflexion und kollektiven Integration

Wenn ich auf die Welt blicke, dann sehe ich nicht nur Gewalt, nicht
nur Spaltung, nicht nur zerstorerische Machtspiele. Ich sehe auch
eine tiefe Sehnsucht — nach Verbindung, nach Sinn, nach Wahrheit.
Doch solange wir nicht bereit sind, unsere eigenen inneren
psychischen Spaltungen zu erkennen, werden wir sie im AufSen
immer wieder neu erschaffen. Kriege beginnen in uns, lange bevor

sie sich auf Schlachtfeldern entladen.

Die IoPT zeigt uns einen Weg, diese inneren Spaltungen zu
verstehen — und zu integrieren. Sie 1ddt dazu ein, Verantwortung zu
ubernehmen, nicht Schuld. Sie 1adt ein, zu fihlen, wo wir gelernt
haben zu funktionieren. Und sie erinnert uns daran, dass jedes
,Feindbild“ ein Hinweis ist: auf das, was wir in uns selbst nicht

wahrhaben wollen.

Was wire, wenn wir als Gesellschaft beginnen wiirden, kollektive
Selbstbegegnungen zu ermoglichen? Wenn wir statt Debatten tber

Schuldfragen Raume schaffen wirden fir ehrliche Begegnung?



Wenn wir Politiker nicht nach Machtinstinkt, sondern nach

psychischer Integritat beurteilen wiirden?

Ich weifs, das klingt vielleicht naiv. Aber ist es nicht naiver zu
glauben, dass wir ohne innere Traumaarbeit je echten Frieden

schaffen konnen?

Der Ruf nach Aufarbeitung — ob nach Kriegen,
Pandemien oder gesellschaftlichen Spaltungen — ist
kein Riickblick. Er ist ein Aufbruch. Denn nur wer
versteht, was war, kann gestalten, was sein soll.

Wir stehen an einem Wendepunkt. Nicht zum ersten Mal. Doch
vielleicht zum ersten Mal mit der Moglichkeit der Verarbeitung und
Bewusstwerdung. Wer bin ich in all dem? Welcher Teil in mir fihlt
sich bedroht, schuldig, ohnmachtig? Und welcher Teil will leben - in
Verbindung, in Klarheit, in Wiirde?

Ich winsche mir, dass wir uns diese Fragen stellen. Nicht aus
Pflicht, sondern aus Menschlichkeit. Und ich wiinsche mir eine
Welt, in der wir uns gegenseitig dabei unterstitzen, die Antworten

zu finden.

* Nicht perfekt. Aber echt.
* Nicht moralisch uberlegen. Sondern menschlich berthrbar.

* Nicht mit erhobenem Zeigefinger. Sondern mit offenem Herzen.

Denn kollektive Heilung beginnt dort, wo Einzelne den Mut haben,

sich selbst wirklich zu begegnen.



Birgit Assel ist Diplom-Sozialpadagogin und
Traumatherapeutin mit eigener Praxis seit 1998. Seit
2006 arbeitet sie mit dem Schwerpunkt
Identitatsorientierte Psychotraumatherapie (IoPT) nach
Prof. Dr. Franz Ruppert. Seit 2009 bietet sie
Weiterbildungen, Aufbaukurse und Supervisionen an -
nicht nur flir Fachkrafte, sondern fiir alle Menschen, die
sich selbst besser verstehen und ihre personliche
Geschichte bewusster erkunden mochten. Gemeinsam
mit ihrer Tochter Lara Fischer gestaltet sie den Mutter-
Tochter-Podcast ,Wer bin ich? Friih verletzt, spat
verstanden
(https://www.youtube.com/@WerBinlchLaraundBirgit)“,
in dem sie Uber friihe Verletzungen,
generationsubergreifende Dynamiken und heilsame
Erkenntnisse sprechen. Weitere Informationen sind unter
www.igtv.de (http://www.igtv.de) zu finden.



https://www.youtube.com/@WerBinIchLaraundBirgit
http://www.igtv.de

	Die Bühne des Inneren
	Krieg und Trauma sind eng miteinander verbunden — beides ist sowohl Ursache als auch Ergebnis des anderen.
	Traumadynamiken im Krieg
	Transgenerationale Auswirkungen
	Kriegsenkel sein — persönliche Spuren eines kollektiven Schmerzes
	Beispiele aus der Zeitgeschichte
	Vietnamkrieg: Der Tonkin-Zwischenfall und die Geburtsstunde einer Erzählung
	Irakkrieg: Lügen, Projektionen, Opferbilder — und die Brutkastenlüge
	Kosovo: „Humanitäre Intervention“ oder Trauma-Reinszenierung?
	Ukrainekrieg: Identität, Spaltung, Abwertung

	Was es braucht
	Schlussimpuls
	Einladung zur Selbstreflexion und kollektiven Integration



