
Donnerstag, 05. Februar 2026, 17:00 Uhr
~15 Minuten Lesezeit

Die
Wiederbeheimatung im
Kosmos
Der Philosoph Jochen Kirchhoff, der im Alter von 81 Jahren starb, beschrieb ein belebtes
Universum als Gegenentwurf zur transhumanistischen Megamaschine.

von Roland Rottenfußer 
Foto: Satellite dish/Shutterstock.com



Beschreibungen Jochen Kirchhoffs als Denker greifen
notgedrungen zu kurz. Sein Werk ist ein Meer. Das,
was der Autor gelesen oder auf Videos von ihm gesehen
hat, ein See. Worauf er hier eingehen kann, nur ein
Teich. Wenn Kirchhoffs Tod am 26. Dezember 2025 uns
traurig, ja verwaist zurücklässt, so liegt es gewiss nicht
daran, dass er uns zu wenig hinterlassen hätte, um uns
noch Jahre lang auf hohem Niveau zu beschäftigen — es
werden vor allem seine Menschlichkeit und sein
sprühender Geist in direkter, lebendiger Begegnung
sein, die fehlen. Weisheit ist nur vollständig, wo sich
ihr ein Element von Güte und Großherzigkeit
beimischt. Sonst wäre Intellekt nur gleichsam das
Zählen von Sandkörnern als Ausdruck performativer
Bildungsbeflissenheit. Die verschiedenen
Wissensgebiete, die er bereiste, wie Physik, Psychologie,
Geschichte, Literatur, Musik und Biologie, bildeten
quasi den äußeren Ring eines Mandalas. Geht man
tiefer, wird Gemeinsames, werden Strukturen und
Querverbindungen sichtbar. Jochen Kirchhoff drang
quasi ins Zentrum des Mandalas vor, dorthin, wo all
diese Phänomene und Wissensgebiete ihre Wurzel
haben. In der Tradition deutscher Philosophen nahm
Jochen Kirchhoff eine „Weltseele“ an, welche das
Universum mit allen Erscheinungen durchdringt und
belebt. Das tote Räderwerk der mechanischen Welt —
es ist eine Illusion, geboren aus einem
materialistischen Zeitgeist, der die Lebewesen im
Grunde entwürdigt. Setzt man den Menschen wieder
in seine legitime Stellung als geistdurchdrungenes,
gewolltes Kind der Schöpfung ein, so erhält er seine
Würde wieder und kann materialistischen
Entwertungsversuchen standhalten. Mit dieser



grundlegenden Erkenntnis inspirierte Jochen Kirchhoff
Wissenschaft, Philosophie und tagespolitische Analyse
gleichermaßen, und es bedarf nur eines flüchtigen
Blicks auf den Zustand der Welt, um zu erkennen, wie
sehr er fehlt.

Dort, nicht weit vom Seeufer entfernt, so erzählte er, hatte man
noch im Sommer 1989 befürchten müssen, von DDR-Grenzern
aufgehalten zu werden, wenn man zu weit hinausschwamm. Die
Freiheit ist nie selbstverständlich — einer mit Jochen Kirchhoffs
Biografie wusste das. So waren es auch verstörende Eingriffe in die
Freiheit, die aus dem sonst eher zeitloser Erkenntnis zugewandten
Universalgelehrten einen spät berufenen Kommentator des
tagespolitischen Geschehens machten. Die Corona-Maßnahmen ab
2020 gingen ihm schon bald gegen den Strich. Sie rührten bei ihm
an etwas Grundsätzliches, da sie Ausdruck eines zutiefst materiellen

Damals war Jochen Kirchhoff noch gut bei Gesundheit und zu
Fuß. Als ich ihn im August 2024 anlässlich seines 80. Geburtstags in
Berlin besuchte, fuhren wir zu einer dem Maler Max Liebermann
gewidmeten kleinen Galerie am Wannsee. Das Wetter war herrlich,
der blumengeschmückte Garten, der funkelnde See, köstlicher
Kuchen auf der Café-Terrasse luden ein. Dazu weit ausgreifende
Gespräche mit seiner Frau Ulrike Kirchhof und ihm. Der Tag bildete
eine überaus gelungene Komposition aus Kunst, Natur und Geist.
Wir sprachen auch über deutsche Geschichte. Denn Jochen war ein
Ur-Westberliner. Wie viele Phasen der deutschen
Nachkriegsgeschichte hatte er durchlaufen — die Zweiteilung
Deutschlands mit Berlin als Frontstadt, die Euphorie der
Wiedervereinigung, Ernüchterung, Ausverkauf, Multikulti,
Regierungen, die kamen und wieder gingen ...



Weltbilds waren. Anstatt den Menschen in seiner Würde und
Ganzheit zu sehen, ging es im öffentlichen Diskurs der
maßnahmenverliebten Politiker bald nur noch darum, als winzige
Kügelchen imaginierte Viren durch ungeeignete Masken am
Eindringen in den menschlichen Körper zu hindern. Der Preis
waren Freiheitsentzug für alle Bürger und massive Ungeimpften-
Diskriminierung.

Ein spätberufener politischer Dissident

Kirchhoff war nicht durch eine typische „68er“-Biografie auf seine
ihm aufgezwungene Rolle als Dissident vorbereitet worden. Er
lehrte, reiste und schrieb, sammelte Erkenntnis um Erkenntnis.
Eher war es eine erlernte Grundhaltung des begründeten Zweifels —
die Gewohnheit, auch solche Prämissen zu hinterfragen, die
allgemein als unantastbar gelten — was ihn in Konflikt mit dem in
politische Repression mündenden Zeitgeist brachte.

Wer selbst das Dogma des Urknalls als Ursprung des
Universums mit guten Gründen in Frage zu stellen
verstand, würde sich von den Verlautbarungen
mittelmäßig begabter Politiker nicht beeindrucken
lassen.

„Erst Corona hat mich dann erneut und sozusagen grundsätzlich
politisiert“, schrieb er in seinem Artikel „Der Corona-Blues“
(https://www.manova.news/artikel/der-corona-blues) für das
Manova-Vorgängermagazin Rubikon.

„Mir war klar, dass es jetzt […] darum ging, klar Farbe zu bekennen,

zu begreifen, was hier eigentlich läuft, und daraus auch ganz

konkrete, sich im Handeln niederschlagende Schlüsse zu ziehen, was

auch geschah. Und dies naturgemäß im Rahmen meiner

philosophischen Aktivitäten und Forschungen. Ich fühlte mich als

https://www.manova.news/artikel/der-corona-blues


Philosoph sozusagen in die Pflicht genommen.“

Beim Corona-Ereignis flossen politischer und wissenschaftlicher
Konformismus zusammen und bildeten ein toxisches Gemisch — mit
dem Ergebnis geistiger und physischer Gefangennahme einer
ganzen Gesellschaft.

Unheilige Allianz von Macht und
Materialismus

„Der Kotau — nicht nur der Intellektuellen — vor den

Naturwissenschaften und der Mathematik war mir seit vielen Jahren

vertraut. Verblüffend und auch neu war für mich nur, dass diese

Wissenschaftshörigkeit nun eins zu eins ins politische Handeln rückte

und das Schicksal von Millionen von Menschen bestimmte.“

An dieser Stelle schlägt Kirchhoff den Bogen zur philosophischen
Tiefenströmung der Epoche.

„Und hier meine ich nicht nur die politische Vereinnahmung der

Wissenschaft, also ihre Manipulation im Dienst der Mächtigen — die

trat offen genug zutage —, sondern diese Wissenschaft selbst als

abstraktes Erkenntnisprinzip, welches im Grundansatz Leben und

Bewusstsein ausklammerte und damit die Vorstellung

beziehungsweise Illusion eines toten und sinnlosen Weltalls

zementierte. Ich empfand es als einen Feldzug gegen das Genuin-

Menschliche und Lebendige zugunsten von dämonischen und tötenden

Prinzipien.“

Hier schließt sich die Fragen an, warum sich die Gesellschaft diesen
Akt der Geiselnahme gefallen ließ.

„Warum, so grübelte ich, lassen die Menschen das mit sich machen?



[…] Weil sie es akzeptieren, für richtig halten, oder weil sie dazu

gezwungen werden, egal wie sie dazu stehen? Die Angst vor dem

Virus, dies begriff ich zunehmend, geriet zur Urangst vor dem Tod

überhaupt. Corona war der Tod selbst.“

Eine rundum lebendige Welt

Was viele als Zivilisationsbruch empfanden, „war aber bei Licht
gesehen ‚nur‘ die logische Weiterführung und Steigerung von
Tendenzen, die seit langem schon unterwegs waren. Schon vorher
war deutlich, dass die so oft beschworenen kulturellen und
zivilisatorischen Werte einer echten Belastungsprobe nicht würden
standhalten können. Ich habe schon vor Jahrzehnten den Firnis der
bürgerlichen Welt für sehr dünn gehalten. Eine kleine Drehung nur,
und er würde zerbrechen.“

So erlitt Kirchhoff, was Thomas Mann die „Trauer über
die Abwendung der Epoche vom Humanen“ nannte. Das
Vernunftwidrige und das Inhumane bewirkten
zusammen eine selbstverschuldete Regression in die
Unmündigkeit — um einen Ausspruch von Immanuel
Kant abzuwandeln.

„Vernunft zählt in der Krise wenig. Wissenschaft wird von den

Herrschenden wie eine Monstranz hochgehalten, während faktisch

quasi-religiöse Dogmen das Feld bestimmen, noch dazu sanktioniert

durch eine Jasager-Moral, die keine Abweichungen duldet.“

Aber auch das Gegenmittel, den zu findenden Ausweg, nannte
Kirchhoff:

„Der erste Schritt, so meine ich, wird und muss darin liegen, zu

erkennen, dass wir in einer rundum lebendigen Welt leben, und dass

das ‚Du-bist-nicht-gemeint-Universum‘ der monströsen Leere und



Sinnlosigkeit eine Illusion darstellt, die uns ruiniert.“

Was sollte man von einer Wissenschaft halten, die, im Staatsauftrag
und finanziell von der Wirtschaft abhängig, neue Dogmen
hervorbringt und gegenüber diesen von wissenschaftlichen Laien
Glaubensgehorsam fordert, die Ketzer verbal verbrennt und sich
selbst zum Fetisch aufschwingt? Im Grunde war dies keine
Wissenschaft mehr, eher ein ideologisches Glaubenssystem, das
politischer und ökonomischer Macht als klug tönender
Gedankenüberbau dient.

Der Archetyp das Weisen

Zum ersten Mal nahm ich Jochen Kirchhoff 2010 als
wissenschaftlichen Experten in Rüdiger Sünners Dokumentarfilm
„Das kreative Universum“
(https://www.manova.news/artikel/das-kreative-universum)
wahr. Wer hier zu Wort kam, musste den Bogen zwischen Physik
und Spiritualität schlagen und hinter der scheinbar vertrauten
Oberflächenwelt das unauslotbare Geheimnis aufspüren können,
das uns alle hervorgebracht hat. Dieses fachübergreifende Denken,
bei dem sich viele andere aus Überforderung unbehaglich fühlen,
war quasi Kirchhoffs Komfortzone.

Er glänzte in der ihm eigenen Art — quasi den Archetyp
des Weisen repräsentierend, der zugleich Wärme und
Zugewandtheit ausstrahlte und damit sicher das
Bedürfnis vieler nach einer geistigen Vaterfigur erfüllte.

Es sollte 10 Jahre dauern, bis ich Jochen Kirchhoff — auf dem
Bildschirm — wiedersah: in einem seiner viel beachteten Interviews
mit Gunnar Kaiser (https://www.youtube.com/watch?
v=bqkdlN_YfmQ), in denen beide Denker die Corona-Krise
philosophisch, psychologisch und auch politisch durchleuchteten.

https://www.manova.news/artikel/das-kreative-universum
https://www.youtube.com/watch?v=bqkdlN_YfmQ


Diese Gespräche waren für mich, politisch angeschlagen, wie ich
damals war, immens wichtig — zeigten sie mir doch, dass Kritik an
dem, was uns der Mainstream vorsetzte, nicht einfach eine
politische Dummheit war, dass sie vielmehr auf hohem Niveau
formuliert werden konnte — die Parolensprache, die bei
Befürwortern wie manchmal auch Gegnern der Maßnahmenpolitik
gängig war, weit übersteigend.

Kluge Analysen über „alles“

Nach dem zweiten virtuellen Kennenlernen mithilfe Gunnar Kaisers
begannen wir, uns zu schreiben. Jochen Kirchhoff veröffentlichte
Texte auf Rubikon, später Manova. Unsere Briefe gingen über das
„unbedingt Notwendige“ bald hinaus und zeugten von der Freude
am geistigen Austausch. Es kam zu einer ersten Begegnung auf
einem Manova-Autorentreffen, an dem auch Jochens Frau, Ulrike
Kirchhoff, teilnahm. Bald darauf führten wir regelmäßige Telefonate.
Meist leitete Jochen einen Anruf mit den Worten: „Ich wollte mal
wieder plaudern“ ein. Was eine Untertreibung darstellte, denn die
Gespräche dauerten lange, gingen tief und handelten buchstäblich
von Gott und der Welt. Dass dies jetzt nicht mehr möglich ist, macht
den größeren Teil meiner Trauer aus. Auf Video bewundern kann
man den Philosophen ja nach wir vor — auf einer kaum zu
bewältigenden Fülle an Vorträgen und Interviews.

Jochens Bildung war so umfassend, dass ich oft bezweifelte, ein
adäquater Gesprächspartner zu sein. Im Gegensatz zu meinem
„nur“ geisteswissenschaftlichen Interesse, das zum Beispiel
Psychologie, Philosophie, Politik, Literatur und Musik umfasste,
konnte Jochen auch bei naturwissenschaftlichen Debatten auf
hohem Niveau mitreden. Seine offenbar unstillbare Neugier
„eroberte“ immer neue Fachgebiete. Er schrieb ein Buch über
„Hitler, Nietzsche und die Deutschen“ wie auch Abhandlungen über



Kosmologie, hielt Vorträge über Richard Wagners „Ring des
Nibelungen“, über Gravitation, über die Seele der Pflanzen, über
altgriechische Gottheiten wie über den Alptraum der Corona-
Politik. Schneller würde ich mit meiner Aufzählung fertig werden,
wenn ich darüber schriebe, worüber Jochen Kirchhoff nicht
nachdachte.

Eine Welt voller Rätsel

Kluge Menschen halten sich meist etwas auf ihren Verstand zugute,
sehr kluge sehen auch die Grenzen von dessen
Zuständigkeitsbereich. So fragte Jochen Kirchhoff im Manova-
Artikel „Der neu gefundene Glanz der Dinge“
(https://www.manova.news/artikel/der-neu-gefundene-glanz-
der-dinge): „Ist die Welt in Gänze rational erkennbar oder auch nur
zuverlässig beschreibbar?“ Und die selbst gegebene Antwort: „So
leben wir in einem unfassbaren System von Mysterien und Rätseln,
das den so kühn voranschreitenden Intellekt in den Abgrund des
Nicht-Wissens reißt.“

Ganz praktisch machte sich diese Haltung bei dem
Menschen Jochen Kirchhoff dadurch bemerkbar, dass er
nie abgeklärt im Sinne von abgestumpft wirkte. Er blieb
stets — auch im Gespräch — neugierig, ein Suchender.
Freundliche Zugewandtheit, ja Munterkeit
kennzeichneten ihn im persönlichen Austausch.

Selbstverständlich machte er deutlich, wenn er mit einer Aussage
nicht einverstanden war, blieb aber offen für das Anderssein des
Anderen.

Der begründete Zweifel war für ihn das sowohl wissenschaftlich als
auch philosophisch Gebotene. „Wir sind selbst ein Mysterium“,
schrieb er im eben erwähnten Artikel.

https://www.manova.news/artikel/der-neu-gefundene-glanz-der-dinge


„Wissenschaftlich ist da nichts zu holen, was wirklich substanziell ist,

nur aus einer anderen Tiefe heraus, die das eigene Bewusstsein mit

dem kosmischen Bewusstsein verschmilzt und verschränkt, wäre es

möglich.“

Die Weitung des Bewusstseins bis zu dem Punkt, an dem es
anschlussfähig wird an die großen, kosmischen Strömungen — man
kann das auch mit einem altmodischen Begriff „mystisch“ nennen.

Mitakteure des lebendigen Kosmos

„Wir sind lebendig als integrale Teile und ‚Mit-Akteure‘ des lebendigen

Kosmos, der uns nie entlässt, sondern immer umschließt, hält,

durchströmt, durchatmet und durchklingt. Wir sind in der letzten

Tiefe kosmische (geistig-kosmische) Wesen, die nur hierin ihre

menschliche Würde gewinnen können. Die Kümmerform des

Menschen, die uns gewöhnlich serviert wird, noch dazu im

Bezugssystem einer durch und durch nihilistischen Geistigkeit, ist

absurd und desaströs. Wenn der Mensch sich darin erschöpfte, wären

wir auf ewig eingesperrt in eine unentrinnbare Farce oder Posse. In

das Irrenhaus einer sinnlosen, freudlosen und im Grunde

dämonischen Welt. Diese Welt gibt es nicht, hat es nie gegeben, wird

es nie geben.“

So beunruhigend das Denken Jochen Kirchhoffs
manchmal wirkte — in seiner Tiefe hatte es immer auch
etwas Tröstliches. Er vermittelt eine quasi kosmisch
begründete Vorstellung von Menschenwürde, die in die
politische Sphäre hineinragt.

Der Mensch, der sich als entkernt, als nicht geliebt, als nicht
gemeint empfindet, der in der Peripherie eines monströsen leeren
Raums verloren ist, wird wenig Selbstwertgefühl entwickeln können,
ist somit auch für Machtkartelle leichter zu verunsichern und zu



instrumentalisieren. Der „kosmische Anthropos“ — das Urbild des
spirituell verbundenen Menschen — wird nicht zur
Selbstentwertung und auch nicht zum destruktiven „Kampf gegen“
neigen.

Der giftige Atem der Wahnideen

„Alles Schöpferisch-Lebendige verdampft, wenn es vom giftigen
Atem dieser Wahnideen getroffen wird“, sagt Kirchhoff mit Blick auf
das materialistische Weltbild, das in der Ära Christian Drostens
einen späten, in seiner Wirkung höchst zerstörerischen Triumph
feierte.

„In weitgehend naivem Realismus — ‚Was ich sehe, ist wahr‘ — haben

sie eine künstliche Welt aufgebaut und technisch perfektioniert, die

jedweden Zaubers entbehrt, die öde und leer ist, trostlos und

trügerisch. Umgürtet vom Tod, der überall lauert. Die Coronajahre

haben die Todesangst zum Äußersten getrieben. Die Coronaregime

waren unermüdlich dabei, diese Angst zu füttern und politisch zu

missbrauchen.“

Wie kann man sich gegen diese Übermacht geistig wehren, sich
zumindest nicht zermalmen und assimilieren lassen?

„Nur seelisch-geistig und im tiefsten Wortsinn leiblich ist diese Welt

zu erschließen. Dann würden wir begreifen, dass wir als lebendige

Wesen aus einer rundum lebendigen Welt hervorgegangen und von

dieser auch in jeder Sekunde abhängig sind. Eine Welt ohne Leben und

Bewusstsein ist ein Wahn. Und die herrschende Naturwissenschaft

dient diesem Wahn. Auch der Transhumanismus zehrt von dieser

Angst. Wir sind immer die ins All Blickenden: Dass wir unsererseits

auch Angeblickte sind oder sein können, wird rigoros verneint.“



Intellektuelles und menschliches Nicht-
Versagen

Kirchhoff wagte alles zu hinterfragen — auch auf einem Gebiet, das
felsenfest im Faktischen gegründet schien: dem der Wissenschaft.
Ein Beispiel für kühnes Denken ist seine These, den Urknall habe es
gar nicht gegeben — ein Tabubruch innerhalb einer weitgehend
gleichgerichteten wissenschaftlichen Öffentlichkeit. Die
Mathematisierung der Physik, die Dominanz der Quantität in der
Wissenschaft, störte ihn. In einer fast an Laotse erinnernden
Sprachwendung schrieb er: „Wer denkt, rechnet nicht, und wer
rechnet, denkt nicht.“ Seine Frontstellung gegen die „kalte
Wissenschaft“ und die These vom toten Universum wurzelt auch in
liebevoll von ihm erschlossener geisteswissenschaftlicher Bildung.
„Wenn nicht mehr Zahlen und Figure sind Schlüssel aller
Kreaturen“, dann, so Novalis, ein Dichter der Goethezeit, „fliegt das
ganze verkehrte Wesen fort.“ Der Materialismus, der schon Anfang
des 19. Jahrhunderts sein Unwesen trieb, ist in unserem Jahrhundert
noch stärker und bedrängender geworden — bis hin zur Leugnung
der Seele und des Lebens als einem von grobstofflicher Materie
unabhängigem Phänomen.

Jochen Kirchhoff brachte Spiritualität in die
Wissenschaft, zumal man einem so präzisen,
wohlinformierten Denker wie ihm nicht ernstlich
verschwommene Esoterikneigung vorwerfen konnte.
Und er brachte die Wissenschaft in das politische Milieu,
wo sonst oft Politikerbeschimpfung und ein ziel- und
wurzelloses Sich-Treiben-Lassen vom Wind der
Tagesaktualität vorherrschte.

Kirchhoffs Verhalten in der Corona-Zeit gibt ein Beispiel für
intellektuelles und menschliches Nicht-Versagen, dessen Wert sich
auch daran bemisst, wie selten Dergleichen Künstlern und Denkern
in jenen Jahren gelang.



Jochen Kirchhoff als Deutscher

Als Westberliner hatte Jochen Kirchhoff „sein“ Deutschland über
Jahrzehnte wirklich erlebt und erlitten. Sein Geist war weit
ausgreifend und somit übernational, sein Beeindruckt-Sein von den
Licht- und Schattenseiten der deutschen Geschichte jedoch prägte
ihn. Der Inkarnationsstandort Deutschland war keine bloße
Randnotiz. Jochen Kirchhoff teilte den oft mit „rechten“
Weltanschauungen in Verbindung gebrachten Wunsch, den
deutschen Geist von seiner einseitigen Identifizierung mit Hitler zu
befreien, indem er auf ältere, durchaus achtenswerte Wurzeln
zurückgriff. Wobei er die Bedeutung der Nazi-Ära andererseits auch
nicht kleinreden wollte und sie in einem Buch über Hitler und
Nietzsche analysierte.

Im Zentrum stand für ihn sicher die Goethezeit, in der sich
Aufklärung, Klassik, Romantik und „Deutscher Idealismus“
bündelten. Auch musikalisch galt sein Hauptinteresse der Epoche
von Ludwig von Beethoven und Franz Schubert. Unter „Idealismus“
verstand er nicht etwa die Tatsache, dass deutsche Philosophen
Ideale hatten — vielmehr ging es ihm um den Grundsatz, dass das
Bewusstsein, nicht das materielle Sein der grundlegende Faktor im
Universum sei. Marxisten müssen jetzt bitte weghören. Kirchhoff,
der auch Biograf des schwierigen und wenig gelesenen Philosophen
Friedrich Wilhelm Joseph Schelling war, vertrat das Konzept einer
Weltseele, die in allem, was existiert, wirksam ist und sich in alles
verzweigt, die alles belebt und zu der alles am Ende zurückkehrt.

Auf den Schultern der klassischen
Bildung

Das klingt nach einer Definition von Gott und hat sicher auch mit
diesem zu tun. Nur dass Jochen Kirchhoff jeder Dogmatismus und



jede ritualisierte Banalität des Sprechens über Metaphysisches
fremd war. Seine Sprache in religiösen Angelegenheiten wirkte stets
frisch, neue Erkenntnisse waren begleitet von neuen sprachlichen
Ausdrucksformen, ohne dass der Autor Schwerverständlichkeit zum
Selbstzweck erhob. In einer Zeit des Bildungsverfalls scheint der
Einfluss großer Denker und Künstler zu verblassen, wie die Wellen,
die ein ins Wasser geworfener Stein verursacht, immer kleiner
werden, bis am Ende gar nichts mehr sichtbar sind. Wen
interessieren heute noch Schelling, Goethe und Beethoven? Und
wer sollte diesen Geistesgrößen im kulturell absackenden
Deutschland nachfolgen?

Zumindest auf dem Gebiet der Philosophie gelang Kirchhoff die
Auffrischung. Er trat quasi als Neo-Idealist auf die Bühne des
Geisteslebens, erreichte sicher zu Lebzeiten nicht den Ruhm der
Klassik, trug jedoch — gleichsam als Hüter des Feuers — den Funken
weiter und machte ein Angebot zur Wiederentdeckung geistiger
Schätze der Vergangenheit.

Mit seiner spät im Leben erfolgten Einmischung in
tagespolitische Fragen, machte er zugleich die Relevanz
von Philosophie für die Gegenwart deutlich, verwertete
diese als Überbau für politische Dissidenz, anstatt sie in
den Bereichen musealer Irrelevanz zu deponieren.

Wer die tiefen Dinge wirklich verstanden hat, kann sich oft auch an
der Oberfläche des gesellschaftlichen Geschehens trittsicher
bewegen, Fallen vermeiden, Manipulationsversuche abwehren,
Wege finden und aufzeigen.

Reise in die „Anderswelt“

Der Tod hat Jochen Kirchhoff die Möglichkeit genommen, uns ganz
Neues zu geben — wir können uns aber von dem bisher vom ihm



Geschaffenen weiterhin etwas nehmen, wie von einem sehr reich
gedeckten geistigen Buffet. Wer ihn persönlich kannte, hat die
Möglichkeit, sich die Bilder geteilter Zeit noch einmal vor Augen zu
rufen. Ich erinnere mich besonders lebhaft an die Teilnahme an den
Feierlichkeiten zu Jochens 80. Geburtstag. Er schien damals noch
gesundheitlich gut auf dem Damm zu sein, hielt eine Festtagsrede,
aufrechtstehend in einem Hinterhoflokal in Potsdam, führte mit
wachem Blick und blitzendem Verstand Tischgespräche. Jemand
spielte Klavier. Gäste umringten ihn und würdigten seine
Verdienste.

Es waren von diesem Moment an nicht mehr viele Monate, die
Jochen bei relativ guter Gesundheit verbringen konnte. Wie Hugo
von Hoffmannsthals „Jedermann“ wurde er vom Fest abberufen —
allerdings nicht wegen moralischer Verfehlungen, sondern weil uns
ewiges Leben in der gleichen physischen Existenzform nun einmal
nicht gegeben ist. Jochen Kirchhoff starb nach einem
Zusammenbruch Ende 2024 nicht sofort, sondern in einem Prozess
allmählichen Nachlassens seiner Kräfte. Wem an ihm gelegen war,
der konnte sich auf den Moment seines Todes allmählich einstellen.
Verschiedene Beschwerden häuften sich, bis er am Ende seine
Wohnung im 1. Stockwerk einer alten Zehlendorfer Villa nicht mehr
verlassen konnte. Seine Frau Ulrike war bis zum Schluss für ihn da.
Telefonate waren ab einem bestimmten Punkt nur noch
eingeschränkt, später überhaupt nicht mehr möglich. Sein Geist
jedoch soll bis zum Ende klar gewesen sein, seinem Tod begegneter
er gefasst.

Wo und wer er jetzt auch immer sein mag — es ist gut möglich, dass
er diese Region des bewussten Universums in Büchern wie
„Anderswelt“, in Träumen und Visionen und in gedanklichem
Höhenflug schon besucht hat und sich rasch wieder dort zuhause
fühlen wird. Als ein „gemeintes“ und für das Ganze unbedingt
bereicherndes Kind der ewig sich entfaltenden Schöpfung.



Roland Rottenfußer, Jahrgang 1963, war nach dem
Germanistikstudium als Buchlektor und Journalist für
verschiedene Verlage tätig. Von 2001 bis 2005 war er
Redakteur beim spirituellen Magazin connection, später
für den Zeitpunkt. Er arbeitete als Lektor, Buch-
Werbetexter und Autorenscout für den Goldmann Verlag.
Seit 2006 ist er Chefredakteur von Hinter den
Schlagzeilen (https://hinter-den-schlagzeilen.de/). Von
2020 bis 2023 war er Chefredakteur vom Rubikon, seit
April 2023 ist er Mitherausgeber und Chefredakteur von
Manova.

https://hinter-den-schlagzeilen.de/

	Die Wiederbeheimatung im Kosmos
	Der Philosoph Jochen Kirchhoff, der im Alter von 81 Jahren starb, beschrieb ein belebtes Universum als Gegenentwurf zur transhumanistischen Megamaschine.
	Ein spätberufener politischer Dissident
	Unheilige Allianz von Macht und Materialismus
	Eine rundum lebendige Welt
	Der Archetyp das Weisen
	Kluge Analysen über „alles“
	Eine Welt voller Rätsel
	Mitakteure des lebendigen Kosmos
	Der giftige Atem der Wahnideen
	Intellektuelles und menschliches Nicht-Versagen
	Jochen Kirchhoff als Deutscher
	Auf den Schultern der klassischen Bildung
	Reise in die „Anderswelt“


