Dienstag, 20. Januar 2026, 15:00 Uhr
~4 Minuten Lesezeit

Fin hassliches Wort

Toleranz erscheint als die ultimative Tugend der Demokratie, ist aber gar nicht so
unproblematisch, wie sie erscheint.

von Jorg Berchem
Foto: Runrun2 /Shutterstock.com

Wohl kaum jemand wirde sich selbst als intolerant
anderen Menschen gegenuber bezeichnen. Im
Gegenteil: Wer sich profilieren will, stellt seine eigene
Toleranz ganz weit vorne ins Schaufenster. Man ist



tolerant gegenuber Migranten, Homosexuellen, Sinti
und Roma, Muslimen, Juden, Obdach- und
Arbeitslosen. Doch wer ist ,man” eigentlich zu
entscheiden, dass diese Gruppen der eigenen Toleranz
bedurfen? Dirfen sie nur sein und vor allem so sein,
wie sie sind, weil man stie toleriert, oder hat nicht
vielmehr jeder dieses Recht durch seine blofde Existenz
inne?

»Tolerance is an ugly word“ (Osho).

Diese Worte Oshos enthalten — wie so viele seiner Gedanken — eine
tiefe Weisheit. Heute gilt Toleranz fir viele Menschen als zentraler
Wert moderner, demokratischer Gesellschaften. Entsprechend weit
verbreitet ist die Uberzeugung, man miisse Toleranz durch Regeln,
Gesetze und gesellschaftliche Vorgaben erzwingen und

institutionalisieren.

Ein Blick auf die Etymologie des Wortes lasst jedoch bereits Zweifel
aufkommen, ob Toleranz tatsiachlich das ist, woftir man sie halt. Das
lateinische tolerare bedeutet ,,aushalten®, ,ertragen®. Das klingt
wenig nach Freude, Gleichwertigkeit oder echter Begegnung — und
noch weniger nach einer angeblich ,bunten, multikulturellen und
glicklichen Gesellschaft®.

Osho wies darauf hin, dass der Tolerierende den
Tolerierten durch seine Toleranz letztlich demiitigt.
Toleranz signalisiert Uberlegenheit: Wer toleriert, stellt
sich implizit iiber den anderen, gibt zu verstehen,
weiter, heiliger oder versténdnisvoller zu sein. Der
Tolerierte wird gnddig erduldet — und gerade dadurch
als ,,anders markiert. Seine Existenz erscheint



| abhdngig von der Gunst der Tolerierenden.

Menschen aber sollen sich auf Augenhohe begegnen. Dafiir braucht
es keine Toleranz, sondern Akzeptanz. Jeder Mensch hat ein
naturliches Recht, er selbst zu sein. Dieses Recht ergibt sich nicht
aus der Grofszugigkeit anderer, sondern aus der blofSsen Tatsache
der Existenz. Dass ein Mensch so geboren wurde, wie er ist, ist
bereits der Beweis seines Akzeptanzrechts. Das Universum, die
Natur, Gott — wie immer man es nennen mag — haben jeden

Menschen von Beginn an so angenommen, wie er ist.

Toleranz hingegen errichtet einen kunstlichen Schutzraum fir
Gruppen, die diesen Schutz gar nicht brauchten, wenn Akzeptanz
gelebt wirde. Sie verteilt Etiketten, ordnet zu, trennt. Akzeptanz
hingegen kommt ohne Label aus. Sie unterscheidet nicht, sie

verbindet. Ihr Leitmotiv lautet: We are one, but we are not the same.

Akzeptanz kennt keine ,BIPOC* und keine ,WeifSen®. Sie kennt nur
Menschen. Sie braucht keine Cancel Culture, keine
Wahrheitsministerien, keine Berufsverbote aufgrund von
Nationalitidt oder Gesinnung, keine Kontenkiindigungen, keine
Parteiverbote. Sie unterscheidet nicht zwischen ,woke" und
Lzunwoke®. Akzeptanz bedeutet schlicht: Du bist, wie du bist, und du

darfst so sein. Und ich bin, wie ich bin, und ich darf so sein.

Gerade deshalb wird Kommunikation moglich — inklusive
Hinterfragen, Kritik, Widerspruch, Streit und Versohnung.
Akzeptanz ermoglicht Diskurs, Offenheit und echten Dialog. Immer

und mit jedem.

Akzeptanz beginnt bei der Selbstakzeptanz. Nur wer
sich selbst kennt und annimmt, kann andere
akzeptieren, statt sie lediglich zu tolerieren.
Selbstakzeptanz verleiht innere Sicherheit, Stdrke und
Klarheit. Sie schiitzt vor Angst, Uberheblichkeit und



ideologischer Blindheit — all jene Haltungen, die
Toleranz oft begleiten.

Toleranz ist letztlich eine subtile Form von Abwertung. Man
erduldet etwas, das man als falsch, storend oder unerwiinscht
empfindet. Das nattrliche Recht auf Akzeptanz wird ignoriert und
durch ein Toleranzrecht ersetzt, das aus der Gnade der angeblich
,2Normalen“ oder ,,Guten® gewahrt wird. Akzeptanz braucht keine
Quoten, keine Sonderregeln, keine verordnete Sprachpolitik. Sie
benotigt keine geschitzten Raume und schon gar keine

Unterscheidung nach Hautfarbe oder Herkunft.

Gerade in der Gegenwart zeigt sich Toleranz oft als eine neue Form
von Rassismus: Menschen werden aufgrund dufSerer Merkmale oder
Identitatszuschreibungen in Sonderkategorien gesteckt, bevorzugt
oder ausgesondert, mit Sonderrechten oder Sonderbehandlungen
versehen. Ihr Sosein wird als besondere Verletzlichkeit dargestellt —
nicht als selbstverstandliche Normalitat. Wer Menschen aufgrund
ihres Soseins bevorzugt oder sonderbehandelt, etwa bei der
Vergabe von Arbeitsplatzen oder politischen Mandaten, handelt
diskriminierend. Wer Menschen vor Kritik schiitzen will, weil sie
einer bestimmten Hautfarbe, Religion oder Identitatskategorie

angehoren, handelt iberheblich und ausgrenzend.

Gleichheit bedeutet auch, sich Kritik, Diskussion und
Verantwortung zu stellen. Marginalisierte Gruppen
haben jahrzehntelang oder jahrhundertelang fiir
Gleichheit gekdmpft — nicht dafiir, erneut etikettiert,
abgegrenzt und mit Samthandschuhen behandelt zu
werden.

Gleichheit bedeutet nicht Schonung, sondern gleiche Mafstabe.
Wer biologische Kategorien vollstindig negiert, sie aber gleichzeitig
standig reproduziert, muss sich der Diskussion stellen. Wer Sprache

ideologisch uberladt, muss sich Kritik gefallen lassen. Wer



Geschichte einseitig moralisiert, Schuld kollektiv verteilt und
komplexe Zusammenhdnge auf Hautfarbe oder Herkunft reduziert,
beschreitet einen gefahrlichen Weg. Dieser Weg fihrt zwangslaufig
zu neuen Schuldzuweisungen, neuen Feindbildern und neuen
Formen der Diskriminierung. Geschichte zeigt, wohin solche

Denkweisen fiihren konnen.

Bemerkenswert ist, dass es im Deutschen zwar das Adjektiv
ytolerant® gibt, nicht jedoch ,akzeptant”. Wir mussen auf eine
umstandliche Umschreibung ausweichen. Es gibt tolerante
Menschen — aber sprachlich keine akzeptanten. Vielleicht ist das
mehr als ein Zufall. Akzeptanz nahrt sich aus dem Wissen, dass alle
Menschen sind, wie sie sind, mit denselben Chancen,
Herausforderungen und der gleichen Wirde. Sie griundet auf der
Gewissheit, dass alle Menschen in Freiheit und Verantwortung
gleich sind und nur fir ihr eigenes Handeln verantwortlich gemacht

werden dtrfen.

Eine Gesellschaft, die Akzeptanz statt Toleranz lebt, etikettiert
nicht. Sie denkt nicht in Schuld, Scham, Ideologie oder Dogma. Eine
akzeptierende Gesellschaft ist getragen von Mitgefihl, Liebe und
Frieden — und sie besitzt zugleich die innere Starke, diese Werte zu

schutzen.

Jorg Berchem promovierte in Afrikanologie, Malaiologie
und Geologie und studierte tropische Landwirtschaft und
Entwicklungssoziologie. An den Universitaten von
Nairobi, London und Cambridge erwarb er zusatzliche
Qualifikationen. Er arbeitet als Consultant und Dozent.
Als autonomer Wissenschaftler gilt sein Interesse



multidisziplinaren Themen, insbesondere der
Humandkologie, Naturheilkunde und interkulturellen
Kommunikation. 2020 griindete er das Netzwerk
dsdg.org (https://deutschland-sucht-das-
grundgesetz.mn.co/), das der Vernetzung zum Austausch
uber die VerhaltnismaRigkeit der MaRnahmen in der
Corona-Krise gewidmet ist. Weitere Informationen unter
joyful-life.org (https://joyful-life.org/de/about-us/dr-
phil-joerg-berchem).



https://deutschland-sucht-das-grundgesetz.mn.co/
https://joyful-life.org/de/about-us/dr-phil-joerg-berchem

	Ein hässliches Wort
	Toleranz erscheint als die ultimative Tugend der Demokratie, ist aber gar nicht so unproblematisch, wie sie erscheint.


