
Dienstag, 20. Januar 2026, 15:00 Uhr
~4 Minuten Lesezeit

Ein hässliches Wort
Toleranz erscheint als die ultimative Tugend der Demokratie, ist aber gar nicht so
unproblematisch, wie sie erscheint.

von Jörg Berchem 
Foto: Runrun2/Shutterstock.com

Wohl kaum jemand würde sich selbst als intolerant
anderen Menschen gegenüber bezeichnen. Im
Gegenteil: Wer sich profilieren will, stellt seine eigene
Toleranz ganz weit vorne ins Schaufenster. Man ist



tolerant gegenüber Migranten, Homosexuellen, Sinti
und Roma, Muslimen, Juden, Obdach- und
Arbeitslosen. Doch wer ist „man“ eigentlich zu
entscheiden, dass diese Gruppen der eigenen Toleranz
bedürfen? Dürfen sie nur sein und vor allem so sein,
wie sie sind, weil man sie toleriert, oder hat nicht
vielmehr jeder dieses Recht durch seine bloße Existenz
inne?

Diese Worte Oshos enthalten — wie so viele seiner Gedanken — eine
tiefe Weisheit. Heute gilt Toleranz für viele Menschen als zentraler
Wert moderner, demokratischer Gesellschaften. Entsprechend weit
verbreitet ist die Überzeugung, man müsse Toleranz durch Regeln,
Gesetze und gesellschaftliche Vorgaben erzwingen und
institutionalisieren.

Ein Blick auf die Etymologie des Wortes lässt jedoch bereits Zweifel
aufkommen, ob Toleranz tatsächlich das ist, wofür man sie hält. Das
lateinische tolerare bedeutet „aushalten“, „ertragen“. Das klingt
wenig nach Freude, Gleichwertigkeit oder echter Begegnung — und
noch weniger nach einer angeblich „bunten, multikulturellen und
glücklichen Gesellschaft“.

Osho wies darauf hin, dass der Tolerierende den
Tolerierten durch seine Toleranz letztlich demütigt.
Toleranz signalisiert Überlegenheit: Wer toleriert, stellt
sich implizit über den anderen, gibt zu verstehen,
weiter, heiliger oder verständnisvoller zu sein. Der
Tolerierte wird gnädig erduldet — und gerade dadurch
als „anders“ markiert. Seine Existenz erscheint

„Tolerance is an ugly word“ (Osho).



abhängig von der Gunst der Tolerierenden.

Menschen aber sollen sich auf Augenhöhe begegnen. Dafür braucht
es keine Toleranz, sondern Akzeptanz. Jeder Mensch hat ein
natürliches Recht, er selbst zu sein. Dieses Recht ergibt sich nicht
aus der Großzügigkeit anderer, sondern aus der bloßen Tatsache
der Existenz. Dass ein Mensch so geboren wurde, wie er ist, ist
bereits der Beweis seines Akzeptanzrechts. Das Universum, die
Natur, Gott — wie immer man es nennen mag — haben jeden
Menschen von Beginn an so angenommen, wie er ist.

Toleranz hingegen errichtet einen künstlichen Schutzraum für
Gruppen, die diesen Schutz gar nicht bräuchten, wenn Akzeptanz
gelebt würde. Sie verteilt Etiketten, ordnet zu, trennt. Akzeptanz
hingegen kommt ohne Label aus. Sie unterscheidet nicht, sie
verbindet. Ihr Leitmotiv lautet: We are one, but we are not the same.

Akzeptanz kennt keine „BIPOC“ und keine „Weißen“. Sie kennt nur
Menschen. Sie braucht keine Cancel Culture, keine
Wahrheitsministerien, keine Berufsverbote aufgrund von
Nationalität oder Gesinnung, keine Kontenkündigungen, keine
Parteiverbote. Sie unterscheidet nicht zwischen „woke“ und
„unwoke“. Akzeptanz bedeutet schlicht: Du bist, wie du bist, und du
darfst so sein. Und ich bin, wie ich bin, und ich darf so sein.

Gerade deshalb wird Kommunikation möglich — inklusive
Hinterfragen, Kritik, Widerspruch, Streit und Versöhnung.
Akzeptanz ermöglicht Diskurs, Offenheit und echten Dialog. Immer
und mit jedem.

Akzeptanz beginnt bei der Selbstakzeptanz. Nur wer
sich selbst kennt und annimmt, kann andere
akzeptieren, statt sie lediglich zu tolerieren.
Selbstakzeptanz verleiht innere Sicherheit, Stärke und
Klarheit. Sie schützt vor Angst, Überheblichkeit und



ideologischer Blindheit — all jene Haltungen, die
Toleranz oft begleiten.

Toleranz ist letztlich eine subtile Form von Abwertung. Man
erduldet etwas, das man als falsch, störend oder unerwünscht
empfindet. Das natürliche Recht auf Akzeptanz wird ignoriert und
durch ein Toleranzrecht ersetzt, das aus der Gnade der angeblich
„Normalen“ oder „Guten“ gewährt wird. Akzeptanz braucht keine
Quoten, keine Sonderregeln, keine verordnete Sprachpolitik. Sie
benötigt keine geschützten Räume und schon gar keine
Unterscheidung nach Hautfarbe oder Herkunft.

Gerade in der Gegenwart zeigt sich Toleranz oft als eine neue Form
von Rassismus: Menschen werden aufgrund äußerer Merkmale oder
Identitätszuschreibungen in Sonderkategorien gesteckt, bevorzugt
oder ausgesondert, mit Sonderrechten oder Sonderbehandlungen
versehen. Ihr Sosein wird als besondere Verletzlichkeit dargestellt —
nicht als selbstverständliche Normalität. Wer Menschen aufgrund
ihres Soseins bevorzugt oder sonderbehandelt, etwa bei der
Vergabe von Arbeitsplätzen oder politischen Mandaten, handelt
diskriminierend. Wer Menschen vor Kritik schützen will, weil sie
einer bestimmten Hautfarbe, Religion oder Identitätskategorie
angehören, handelt überheblich und ausgrenzend.

Gleichheit bedeutet auch, sich Kritik, Diskussion und
Verantwortung zu stellen. Marginalisierte Gruppen
haben jahrzehntelang oder jahrhundertelang für
Gleichheit gekämpft — nicht dafür, erneut etikettiert,
abgegrenzt und mit Samthandschuhen behandelt zu
werden.

Gleichheit bedeutet nicht Schonung, sondern gleiche Maßstäbe.
Wer biologische Kategorien vollständig negiert, sie aber gleichzeitig
ständig reproduziert, muss sich der Diskussion stellen. Wer Sprache
ideologisch überlädt, muss sich Kritik gefallen lassen. Wer



Geschichte einseitig moralisiert, Schuld kollektiv verteilt und
komplexe Zusammenhänge auf Hautfarbe oder Herkunft reduziert,
beschreitet einen gefährlichen Weg. Dieser Weg führt zwangsläufig
zu neuen Schuldzuweisungen, neuen Feindbildern und neuen
Formen der Diskriminierung. Geschichte zeigt, wohin solche
Denkweisen führen können.

Bemerkenswert ist, dass es im Deutschen zwar das Adjektiv
„tolerant“ gibt, nicht jedoch „akzeptant“. Wir müssen auf eine
umständliche Umschreibung ausweichen. Es gibt tolerante
Menschen — aber sprachlich keine akzeptanten. Vielleicht ist das
mehr als ein Zufall. Akzeptanz nährt sich aus dem Wissen, dass alle
Menschen sind, wie sie sind, mit denselben Chancen,
Herausforderungen und der gleichen Würde. Sie gründet auf der
Gewissheit, dass alle Menschen in Freiheit und Verantwortung
gleich sind und nur für ihr eigenes Handeln verantwortlich gemacht
werden dürfen.

Eine Gesellschaft, die Akzeptanz statt Toleranz lebt, etikettiert
nicht. Sie denkt nicht in Schuld, Scham, Ideologie oder Dogma. Eine
akzeptierende Gesellschaft ist getragen von Mitgefühl, Liebe und
Frieden — und sie besitzt zugleich die innere Stärke, diese Werte zu
schützen.

Jörg Berchem promovierte in Afrikanologie, Malaiologie
und Geologie und studierte tropische Landwirtschaft und
Entwicklungssoziologie. An den Universitäten von
Nairobi, London und Cambridge erwarb er zusätzliche
Qualifikationen. Er arbeitet als Consultant und Dozent.
Als autonomer Wissenschaftler gilt sein Interesse



multidisziplinären Themen, insbesondere der
Humanökologie, Naturheilkunde und interkulturellen
Kommunikation. 2020 gründete er das Netzwerk
dsdg.org (https://deutschland-sucht-das-
grundgesetz.mn.co/), das der Vernetzung zum Austausch
über die Verhältnismäßigkeit der Maßnahmen in der
Corona-Krise gewidmet ist. Weitere Informationen unter
joyful-life.org (https://joyful-life.org/de/about-us/dr-
phil-joerg-berchem).

https://deutschland-sucht-das-grundgesetz.mn.co/
https://joyful-life.org/de/about-us/dr-phil-joerg-berchem

	Ein hässliches Wort
	Toleranz erscheint als die ultimative Tugend der Demokratie, ist aber gar nicht so unproblematisch, wie sie erscheint.


