Donnerstag, 05. Februar 2026, 13:00 Uhr
~19 Minuten Lesezeit

Erkenne dich selbst!

Selbstreflexion ist eine Methode, sich freundlich zu innerem Wachstum anzuleiten —
keinesfalls sollte sie in rigide Formen der ,Selbstkontrolle“ ausarten. Teil 15 der Serie
»Personliche Entwicklung®.

von Uwe Froschauer
Foto: yourphotopie /Shutterstock.com

Das menschliche Auge kann sich selbst nicht
anschauen. So ist es auch schwierig, den betrachtenden
Blick von der Aufienwelt und den anderen Menschen



auf sich selbst zurtick zu lenken. Der blinde Fleck in
unserem Blickfeld — das sind vielfach wir selbst. Fehler
erkennen wir weitaus eher im Aufien. Aber auch
unsere Qualitdten sehen wir oft nur durch den Spiegel
der Urteile anderer. Weisheitslehren alle Zeiten und
Weltgegenden haben deshalb schon immer zur
Kultivierung der Selbsterkenntnis aufgerufen. Gerade
bei aktuellen politischen Fragen sehen wird deutlich,
welche verheerenden Folgen es haben kann, wenn sie
fehlt. So erkennen viele nicht, dass die Sehnsucht nach
Zugehorigkeit und Anerkennung zu threm eigenen
konformistischen Verhalten fuhrt, durch welches sie
selbst zu einem Teil des Problems werden, das auf der
Welt beobachtet werden kann. Oder Hass und
Vorurteile werden blindlings nach auf3en projiziert, wo
,die Russen®, ,die Rechten” oder andere als
Schattentrdger fur die eigenen Fehler herhalten
mussen. Selbstreflexion ist ein schwieriger, oftmals
schmerzhafter Prozess, welcher aber nicht nur fir
unsere eigene Seele, sondern auch fur die in vieler
Hinsicht Not leidende Gesellschaft Heilung bringen
konnte.

Der Begriff der Selbstreflexion ist Gegenstand in vielen
kulturellen, religiosen und philosophischen Kontexten. Antike
Weisheitsschulen, religiose Heilslehren oder auch moderne
Konzepte personlicher Entwicklung fordern uns auf, den Blick nach
innen zu richten. Nicht aus Narzissmus, sondern aus
Verantwortung, nicht um sich ein Urteil tiber sich zu bilden,

sondern um sich zu erkennen.



Bereits in der antiken Philosophie galt Selbstreflexion als
Voraussetzung eines gelungenen Lebens. Der sokratische Imperativ
»Erkenne dich selbst* war weniger psychologischer Rat als viel mehr
moralische Forderung. Ein Mensch, der sich selbst nicht prift, so
Sokrates, lebt unter seinen Moglichkeiten — er bleibt fremd
gegenuber den Motiven seines Handelns und damit unfrei.
Philosophie ist im sokratischen Sinne keine abstrakte Theorie,
sondern eine Praxis der Selbstprifung. Bei den Stoikern wurde diese
Haltung zur téglichen Ubung: Das eigene Denken, die eigenen
Affekte und Handlungen wurden regelmafsig betrachtet, um innere

Klarheit und Gelassenheit zu entwickeln.

Selbstreflexion bedeutete hier, Verantwortung fiir die
eigene Haltung zu iibernehmen — gerade dort, wo
duBere Umstdnde nicht kontrollierbar sind.

Die grofden Religionen verstehen Selbstreflexion nicht als

Selbstzweck, sondern als Weg auf ein hoheres personliches Level.

Im Christentum ist sie eng mit dem Gewissen verbunden — jener
inneren Instanz, die den Menschen zur Ehrlichkeit und
Wahrhaftigkeit ruft. Die Aufforderung zur Selbstprifung dient hier
nicht der Selbstanklage, sondern der Umkehr: der bewussten
Neuausrichtung des eigenen Lebens. In der Beichte, im Gebet oder
im stillen Innehalten begegnet der Mensch nicht nur sich selbst,
sondern auch seiner Begrenztheit. Selbsterkenntnis fuhrt zur

Demut und moglicherweise zu grofSerer Nachstenliebe.

Im Judentum findet sich mit der ,Seelenbilanz® eine besonders
konkrete Form der Selbstreflexion. Die Seelenbilanz im Judentum ist
ein zentrales spirituelles Konzept, das unter dem hebraischen
Begriff ,,Cheschbon HaNefesch® bekannt ist. Wortlich bedeutet er
»2Abrechnung der Seele“ oder ,Bilanz der Seele®. Gemeint ist eine
regelmaflige, ehrliche Selbstprifung des eigenen Denkens,

Handelns und Charakters — vor Gott, vor anderen Menschen und



vor sich selbst. Im Judentum wird der Mensch nicht als
grundsatzlich verdorben verstanden, sondern als moralisch
verantwortliches Wesen, das stets zwischen Gut und Bose wihlen
kann. Die Seelenbilanz dient dazu, diese Verantwortung bewusst
wahrzunehmen. Dabei geht es nicht um Selbstanklage, sondern um

Bewusstwerdung und Veranderung:

Wo bin ich meinem ethischen Anspruch gerecht geworden?
Wo bin ich davon abgewichen?

Was kann und will ich konkret verandern?

Die Frage ist weniger: ,Was bin ich?*

Sondern: ,Wie habe ich gehandelt — und wie will ich handeln?*

Das eigene Handeln wird regelmafSig uberpruft, nicht abstrakt,
sondern sehr praktisch: Wo habe ich verletzt? Wo habe ich mich
meiner Verantwortung entzogen? Ziel ist nicht Schuldsuche bei sich

selbst, sondern Wiedergutmachung und moralische Reifung.

Ahnlich versteht der Islam die Selbstpriifung als spirituelle Disziplin.
Der Glaubige wird dazu angehalten, sich selbst ehrlich zu
betrachten, bevor er andere beurteilt. Selbstreflexion ist hier

Ausdruck von Gottesbewusstsein — ein Zeichen innerer Wachheit.

Der Buddhismus lehrt, Gedanken, Gefiihle und Impulse
zu beobachten, ohne sich mit ihnen zu identifizieren. Die
Selbstreflexion zielt nicht auf ein ,,besseres Ich,
sondern auf die Einsicht, dass das, was wir gewohnlich
als Selbst betrachten, kein festes, unverdnderliches
Wesen ist.

In dieser Erkenntnis liegt Befreiung: Wer sich nicht mehr mit jedem

inneren Zustand gleichsetzt, gewinnt Freiheit vom Leiden — eines

der zentralen Ziele des Buddhismus.

Auch im Hinduismus, besonders in den vedantischen Traditionen,



ist Selbstreflexion ein zentrales Werkzeug. Die Frage ,Wer bin ich
wirklich?“ fuhrt tiber die alltdgliche Identitit hinaus — tber Rollen,
Gedanken und Emotionen — hin zu einer tieferen Wirklichkeit des
Selbst. Selbsterkenntnis wird hier zur spirituellen Erkenntnis, zur

Erinnerung an das Wesentliche.

Trotz aller Unterschiede in Sprache, Symbolik und Zielrichtung
teilen diese Traditionen eine grundlegende Einsicht: Der Mensch ist
fahig zur Selbsttauschung — und zugleich zur Selbsterkenntnis.
Selbstreflexion markiert den Ubergang von einem reaktiven,
unbewussten Leben zu einem bewussten, verantworteten Dasein.
Sie ist unbequem, weil sie Ehrlichkeit verlangt. Sie ist jedoch

unverzichtbar, wenn man zu innerer Freiheit gelangen mochte.

In einer Zeit, die zur standigen Ablenkung verfiihrt, gewinnt diese

alte Einsicht neue Aktualitat.

Selbstreflexion bedeutet heute vielleicht mehr denn je,
innezuhalten. Den Mut zu haben, die eigenen Motive zu
hinterfragen, eigene Schatten anzuerkennen und nicht
jede innere Regung sofort auszuleben oder zu
rechtfertigen. Sie ist kein schneller Weg zur
Optimierung, sondern ein langsamer Prozess der
Reifung, und erfordert Geduld.

Selbstreflexion ist eine stille Bewegung nach innen, aus der
verantwortliches Handeln nach aufSen erwachst. Oder anders

gesagt: Wer sich selbst begegnet, beginnt, bewusster zu leben.

Auch Philosophen wie Immanuel Kant oder Jean-Paul Sartre haben
sich mit dem Thema der Selbstreflexion beschaftigt. Fir Immanuel
Kant ist der Mensch nicht primar dadurch moralisch, dass er
bestimmten Regeln folgt, sondern dadurch, dass er sich selbst priift.
Moralisches Handeln entsteht aus der Frage nach dem eigenen

Wollen: Handle ich aus Pflicht — oder aus Neigung, Angst oder



Eigennutz? Diese Selbstprifung ist kein dufSeres
Kontrollinstrument, sondern ein inneres Gericht. Das Gewissen
fungiert als Instanz, vor der der Mensch sich selbst Rechenschaft
ablegt. Selbstreflexion bedeutet hier, sich als verntnftiges und
verantwortliches Wesen ernst zu nehmen, das sich nicht hinter

Umstianden oder Trieben verstecken darf.

Wdhrend Kant die Selbstreflexion noch stark an
Vernunft und moralisches Gesetz bindet, radikalisieren
die Existenzialisten diese Perspektive. Bei Denkern wie
Soren Kierkegaard oder Jean-Paul Sartre wird der
Mensch nicht mehr als Tréger einer vorgegebenen
Essenz verstanden, sondern als Wesen, das sich durch
seine Entscheidungen erst formt.

Selbstreflexion ist in diesem Kontext keine gelegentliche
Innenschau, sondern eine existentielle Notwendigkeit. Der Mensch
ist zur Freiheit verurteilt, wie Sartre formuliert — und damit auch
zur Verantwortung fur das, was er aus sich macht. Sich nicht zu
reflektieren bedeutet hier, in Selbsttauschung zu leben, Rollen zu
spielen oder sich hinter gesellschaftlichen Erwartungen zu

verstecken.

Authentizitat wird so zu einem zentralen Begriff. Selbstreflexion
heif3t, sich der eigenen Freiheit bewusst zu werden und die damit
verbundene Verantwortung nicht abzuwehren. Sie zwingt den
Menschen, sich selbst als Urheber seines Lebens zu erkennen. In
diesem Sinne ist Selbstreflexion bei den Existenzialisten weniger
beruhigend als herausfordernd: Sie konfrontiert den Menschen mit
der Tatsache, dass er nicht nur handelt, sondern sich durch sein

Handeln definiert.

So verbinden oben genannte Philosophen Selbstreflexion
unaufloslich mit Verantwortung. Sie ist nicht blof$ ein Mittel zur

Selbsterkenntnis, sondern ein Akt der Selbstverpflichtung. Wer



reflektiert, ibernimmt Verantwortung fir sein Denken, sein Wollen

und letztlich fur sein eigenes Sein.

Selbstreflexion im Alltag

Im taglichen Leben kann Selbstreflexion zu Beginn ein leichtes
Unbehagen verursachen. Ein Gefiihl, dass etwas nicht ganz stimmig
ist. In einer Gesellschaft, die Leistung, Sichtbarkeit und standige
Optimierung betont — noch grofder, noch besser, noch... — wird
dieses Unbehagen schnell ibertont: durch Produktivitat, durch
Vergleich, durch Ablenkung. Gerade deshalb ist Selbstreflexion

heute weniger Luxus als Gegenbewegung.

In der modernen Leistungskultur wird der Mensch haufig iber sein
Tun definiert. ,Was machst du?“, ist oft die erste Frage, nicht ,Wie
geht es dir?* oder ,Was bewegt dich?* Viele Menschen beginnen
unbewusst, ihren eigenen Wert an Effizienz, Erfolg oder
Durchhaltevermogen zu kniipfen. Selbstreflexion setzt hier an
einem heiklen Punkt an: Sie fragt nicht nur, ob wir leistungsfahig

sind, sondern warum wir glauben, es sein zu mussen.

Wer innehdlt und sich fragt, ob der innere Druck aus
eigener Motivation oder aus Angst vor Strafe oder
Bedeutungslosigkeit oder auf der Suche nach
Anerkennung entsteht, beriihrt einen sensiblen Kern.
Hdufig zeigt sich, dass Erschopfung nicht allein aus zu
viel Arbeit entsteht, sondern aus dem Gefiihl, nie genug
zu sein.

In meiner Funktion als Managementtrainer mochte ich auf diesen

Punkt noch etwas genauer eingehen.

Wer heute von Motivation spricht, spricht selten noch von

Gehorsam. In Managementseminaren wie in politischen Reden hat



sich der Ton veriandert: Es wird nicht mehr befohlen, sondern
eingeladen. Nicht mehr gedroht, sondern Sinn versprochen.
Engagement, Eigenverantwortung, Identifikation — das Vokabular
wirkt menschlich, beinahe fiirsorglich. Und doch lohnt es sich,
genauer hinzuhoren, denn genau in dieser Verschiebung liegt eine

neue Form von Macht.

Der aufsere Druck, der frither durch klare Hierarchien, Sanktionen
oder materielle Zwange wirkte, ist vielerorts einem inneren Druck
gewichen. Menschen sollen nicht nur arbeiten, sie sollen sich
einbringen. Nicht nur Pflichten erfillen, sondern sich mit Zielen
identifizieren. Arbeit wird zur Bihne der Selbstverwirklichung,
Leistung zum Ausdruck der Personlichkeit. Wer motiviert ist,
braucht keine Kontrolle — er kontrolliert sich selbst. Diese Logik ist
effizient, aber sie ist nicht neutral und nicht ausschlief3lich positiv

zu bewerten.

Managementlehre und politische Kommunikation greifen dabei auf
zutiefst menschliche Bedurfnisse zurtck: das Bedurfnis nach
Anerkennung, nach Zugehorigkeit, nach Bedeutung. Wer
dazugehoren will, muss engagiert sein. Wer gesehen werden
mochte, muss leisten. Wer Sinn sucht, findet ihn — so die Erzahlung
— in Produktivitat und Einsatz. Scheitern erscheint in diesem
Rahmen weniger als strukturelles Problem, denn als personlicher
Mangel. Nicht die Bedingungen waren zu hoch, sondern der Einsatz

war zu gering.
Besonders wirksam ist dabei die Angst vor Bedeutungslosigkeit.

In einer Gesellschaft, in der Identitdt zunehmend iiber
Leistung definiert wird, ist die Aussicht, ,,nicht
gebraucht“ zu werden, bedrohlicher als jede formale
Strafe. Motivation funktioniert dann nicht mehr iiber
Zwang, sondern iiber die stdndige implizite Frage: Bin
ich genug? Diese Frage hdlt Menschen in Bewegung —



| oft iiber ihre eigenen Grenzen hinaus.

Anerkennung wird in diesem Zusammenhang zu einem machtvollen
Steuerungsinstrument. Lob, Sichtbarkeit und moralische
Aufwertung ersetzen materielle Sicherheit. Wer sich engagiert, gilt
als verantwortungsvoll, wer zogert, schnell als defizitar. So entsteht
eine subtile Moral der Leistung, in der Engagement nicht nur
erwunscht, sondern erwartet wird. Abweichung wird nicht

sanktioniert, sondern beschiamt.

Dabei ist diese Form der Steuerung selten das Ergebnis bewusster
Manipulation. Vielmehr handelt es sich um ein System aus Denk-
und Sprachmustern, das von jenen reproduziert wird, die selbst
darin sozialisiert wurden. Manager, Lehrende, Politiker und
dergleichen glauben oft ehrlich an die Versprechen von Sinn,
Motivation und Eigenverantwortung. Gerade diese Aufrichtigkeit
macht das System stabil. Macht zeigt sich hier nicht als

Unterdrickung, sondern als Selbstverstandlichkeit.

Die Folgen werden dort sichtbar, wo Erschopfung nicht mehr durch
Uberarbeitung allein erklarbar ist. Burnout entsteht nicht nur aus zu
vielen Aufgaben, sondern aus der Erfahrung, trotz permanenter
Anstrengung nie zu geniigen. Wer standig motiviert sein soll, darf
kaum noch mide sein. Wer Sinn in Leistung finden soll, verliert
leicht das Recht auf Zweifel. Erschopfung wird individualisiert —

und damit entpolitisiert.

In diesem Kontext gewinnt Selbstreflexion eine neue Bedeutung. Sie
ist nicht langer nur eine private Praxis der Selbsterkenntnis,
sondern ein Moment der Entkopplung. Wer innehalt und fragt, ob
der eigene Antrieb aus innerem Wunsch oder aus der Angst vor
Austauschbarkeit entsteht, unterbricht den automatischen Kreislauf
der Selbstoptimierung. Solche Fragen sind unbequem, weil sie die
Grenze zwischen personlicher Verantwortung und strukturellem

Druck der Umwelt sichtbar machen.



Vielleicht liegt genau hier das subversive Potenzial der
Selbstreflexion. Nicht darin, sich weiter zu verbessern, sondern
darin, sich der permanenten Aufforderung zur Verbesserung zu
entziehen. In einer Kultur, die Motivation zur Pflicht gemacht hat,
kann das Innehalten selbst zu einer Form von Widerstand werden —

leise, unspektakular, aber tiefgreifend.

Social Media verstarken diese Dynamik auf subtile Weise. Die
standige Konfrontation mit anderen Lebensentwtirfen erzeugt —
oftmals unbewusst — einen Vergleich. Selbstreflexion bedeutet hier,
den eigenen inneren Zustand ernst zu nehmen: Was macht dieses
»sehen” mit mir? Suche ich Inspiration — oder Bestatigung? Fihle
ich mich mit dem Gesehenen verbunden oder eher entfremdet von

mir selbst?

Ein weiterer Raum alltdglicher Selbstreflexion ist der
Umgang mit Erwartungen. Viele Entscheidungen —
Beruf, Lebensstil, Beziehungsformen — entstehen nicht
aus einem klaren inneren Wunsch, sondern aus
libernommenen Bildern davon, wie ein ,,gelungenes
Leben“ auszusehen habe.

Selbstreflexion bedeutet hier, zwischen eigener Stimme und
internalisierten Stimmen zu unterscheiden. Diese Unterscheidung
ist nicht einfach, denn gesellschaftliche Erwartungen klingen oft
vertraut, fast wie die eigenen Gedanken. Oftmals versuchen
Menschen, es moglichst vielen anderen Menschen recht zu machen.

Ihre eigene, innere Stimme geht dabei nicht selten unter.

Auch Gefiihle wie Neid oder Unruhe, die im Alltag gern verdrangt
werden, sind zentrale Ausgangspunkte fur Selbstreflexion. Neid gilt
als negatives Gefiihl, dabei verweist er haufig auf unerfillte
Bedirfnisse oder unterdrickte Wiinsche. Wer sich selbst ehrlich
fragt, was genau am Erfolg anderer schmerzt, gelangt oft naher zu

sich selbst als durch abstrakte Selbstoptimierung. Nicht der



Vergleich ist das eigentliche Problem, sondern die fehlende

Verbindung zum eigenen Maf3stab.

Selbstreflexion zeigt sich schliefSlich auch im Umgang mit
Erschopfung, Gereiztheit oder innerer Leere. Anstatt diese
Zustande sofort ,beheben” zu wollen, 1adt sie dazu ein, sie zu
befragen. Reagiere ich auf die aktuelle Situation — oder auf etwas
Altes, das wieder berihrt wurde? Brauche ich tatsachlich mehr
Disziplin, oder vielmehr Erlaubnis zur Pause? In einer Kultur, die
Funktionieren belohnt, ist es ein stiller Akt des Widerstands, das

eigene Empfinden nicht zu tibergehen.

Autoritares und humanistisches
Gewissen — Gesinnungsethik und
Verantwortungsethik

Erich Fromm unterscheidet in seiner humanistischen Psychoanalyse
zwei grundlegend verschiedene Formen des Gewissens: das
autoritare und das humanistische. Diese Unterscheidung ist mehr
als eine psychologische Typologie; sie berihrt den Kern der Frage,
wie der Mensch sich selbst gegentibertritt und worauf seine

moralische Orientierung grindet.

Das autoritdre Gewissen entsteht dort, wo moralische
MaRstdabe von auBBen iibernommen werden. Es ist die
verinnerlichte Stimme einer Autoritdt — der Eltern, der
Gesellschaft, der Religion oder des Staates. Gut ist, was
geboten wird — schlecht, was verboten ist.

Schuld entsteht nicht primar durch die Verletzung eigener Werte,
sondern durch Ungehorsam. Selbstreflexion vollzieht sich hier im
Modus der Anpassung: Habe ich getan, was von mir erwartet

wurde? Habe ich die Regeln eingehalten? Das autoritire Gewissen



ist deshalb nicht selten streng, strafend und angstbesetzt. Es sichert
Ordnung, kann aber die innere Reife des Menschen untergraben,
weil moralisches Urteil nicht aus eigener Einsicht, sondern aus

Gehorsam hervorgeht.

Demgegenuber beschreibt Fromm das humanistische Gewissen als
Ausdruck der eigenen Lebendigkeit und Vernunft. Es ist keine
aufsere Instanz, sondern die innere Stimme des Menschen, insofern
er um seine Moglichkeiten, Bedurfnisse und Grenzen weifs. Das
humanistische Gewissen fragt nicht: ,Was darf ich?“ oder ,Was wird
von mir verlangt?*, sondern: ,Was entspricht meinem Menschsein?*
Schuld entsteht hier nicht aus Regelbruch, sondern aus
Selbstverfehlung — aus dem Zurtckbleiben hinter den eigenen
Moglichkeiten zu Liebe, Verantwortung und produktivem Leben.
Selbstreflexion wird damit zu einem Akt der Selbstbegegnung: Habe
ich mich selbst ernst genommen? Habe ich aus Angst, Eigennutz

oder Bequemlichkeit gegen meine eigene Einsicht gehandelt?

In dieser Perspektive wird deutlich, dass Selbstreflexion nicht
neutral ist. Sie kann entweder der Anpassung oder der Reifung
dienen. Das autoritdre Gewissen begunstigt eine Form der
Reflexion, die nach Rechtfertigung sucht — das humanistische

Gewissen hingegen eine, die nach Wahrhaftigkeit strebt.

Hier offnet sich auch ein Anschluss an Max Webers Unterscheidung
von Gesinnungsethik und Verantwortungsethik. Die
Gesinnungsethik orientiert sich primar an der Reinheit der inneren
Haltung. Entscheidend ist, ob jemand aus den ,richtigen” — meist
fremdgesteuerten — Motiven handelt, unabhingig von den Folgen.
Diese Haltung weist strukturelle Parallelen zum autoritaren
Gewissen auf, insofern moralische Selbstprifung oft an festgelegte
Prinzipien oder Uberzeugungen gebunden bleibt. Der Mensch kann
sich moralisch im Recht fihlen, selbst wenn das eigene Handeln
destruktive Konsequenzen hat — denn die Gesinnung gilt als

unantastbar. Man denke beispielsweise an den Fraktionszwang



deutscher Politiker im Hinblick auf die mehr als zweifelhafte
Unterstitzung der israelischen Regierung in ihrer
Auseinandersetzung mit Paldstina. Ein verantwortungsethischer
Politiker mit humanistischem Gewissen hatte seine Unterstiitzung

dem kinder- und volkermordenden israelischen Regime entzogen.

Die Verantwortungsethik fordert, das eigene Handeln
an seinen Wirkungen zu messen. Sie verlangt eine
reifere Form der Selbstreflexion: Nicht nur die Absicht,
sondern auch die Konsequenzen miissen verantwortet
werden.

In dieser Hinsicht steht sie dem humanistischen Gewissen niher.
Wer aus einem humanistischen Gewissen heraus handelt, fragt
nicht allein, ob er sich selbst treu geblieben ist, sondern auch, wie
sein Handeln auf andere wirkt. Verantwortung bedeutet hier nicht
aufSeren Zwang, sondern die Bereitschaft, die Komplexitat

menschlichen Handelns anzuerkennen und sich ihr zu stellen.

Der Zusammenhang ist dabei nicht identisch, aber strukturell
verwandt: Das autoritidre Gewissen tendiert zur Gesinnungsethik,
das humanistische Gewissen zur Verantwortungsethik. Beide
Unterscheidungen markieren einen Ubergang von heteronomer zu
autonomer Moral — von einem Moralverstindnis, das auf Gehorsam
beruht, zu einem, das auf Einsicht, Selbstreflexion und Beziehung

ausgerichtet ist.

So verstanden ist Selbstreflexion bei Fromm nicht nur eine
psychologische Technik, sondern eine ethische Haltung. Sie
entscheidet dartiber, ob der Mensch sich selbst als Objekt von
Normen oder als Subjekt verantwortlichen Handelns begreift. Ein
humanistisches Gewissen entsteht dort, wo der Mensch lernt, sich
selbst zuzuhoren — nicht um sich zu entschuldigen, sondern um
sich ernst zu nehmen. Und vielleicht liegt gerade darin eine der

anspruchsvollsten Formen moralischer Reife: nicht nur nach dem



Guten zu streben, sondern bereit zu sein, die Verantwortung fir das

eigene Menschsein zu tragen.

Gesinnungsethik und Fraktionszwangs
in der deutschen Politik

Politiker schwanken zwischen Gewissensbekenntnis, Parteizwang

und Verantwortung.

Wenn man die deutsche Politik der letzten Jahre betrachtet, fallen
Muster auf, die uiber rein sachlich-politische Auseinandersetzungen
hinausweisen: Politiker verhalten sich oft, als wiirden sie zuerst eine
Haltung vertreten, eine innere Uberzeugung oder eine
parteipolitische Identitat bestatigen wollen — und dann erst priufen,
welche Folgen diese Haltung konkret zeitigen konnte. Diese
Beobachtung lasst sich entlang der Krisen der Gegenwart
illustrieren. Nachfolgend werden in diesem Zusammenhang kurz die
Corona-Politik, die Ukraine-Krise sowie der Nahostkonflikt

zwischen Israel und Palastina beleuchtet.

In der Corona-Krise wurde besonders deutlich, wie stark
gesinnungsethisch aufgeladene Uberzeugungen das politische
Handeln bestimmen konnen. Entscheidungen in der Coronazeit
orientierten sich weniger an der Gesundheit der Bevolkerung in
Deutschland, sondern an den nicht immer redlichen Zielen der
eliteinstruierten Politiker. Der Gesundheitsexperte der SPD und
spatere Gesundheitsminister Karl Lauterbach gab oftmals einem
moralisch aufgeladenen Verantwortungsgelaber den Vorzug vor
einer nichternen Faktenanalyse. Sein Einsatz fiir harte MafSnahmen
entsprang nicht einer klinischen Bewertung epidemiologischer
Daten, sondern einer vermeintlichen Schutz-Uberzeugung — einem
Bekenntnis, das bei vielen seiner Anhanger viel Zustimmung fand,

dabei aber immer wieder zu Recht kritisiert wurde, weil andere



gesellschaftliche Konsequenzen wie psychische Belastungen,
wirtschaftliche Folgen oder Freiheitsfragen vergleichsweise wenig

Raum erhielten.

Ein dhnliches Gemisch aus moralischer Uberzeugung — das
Bediirfnis nach moralischer Uberlegenheit scheint in Deutschland
besonders stark ausgepragt zu sein — und parteipolitischer Loyalitat
pragt auch die deutsche Haltung zur Ukraine-Krise und zu Russland.
Bundeskanzler Olaf Scholz’ ,Zeitenwende“-Rede, die eine
historische Zasur in der deutschen Sicherheitspolitik markierte,
wurde weithin als notwendiger moralischer Entschluss verstanden:
Solidaritat mit der angegriffenen Ukraine musse deutlich und
unmissverstandlich sein. Fur Scholz und viele in der Ampel-
Koalition war es notwendig, moralisch entschlossen aufzutreten,
nicht zuletzt, um innenpolitische Zerrissenheit zu vermeiden und

ein gemeinsames europaisches Projekt zu festigen.

Doch diese Haltung zeigt zugleich, wie parteiinterne und
fraktionstibergreifende Ubereinstimmung die Verantwortungsethik
uberlagern kann: Die Frage, wie weit man gehen sollte bei
Walffenlieferungen, Sanktionen oder bei der Einbindung weiterer
Staaten in den Konflikt, wurde hiufig eher im Rahmen
parteipolitischer Positionen verhandelt als in offenen
Folgenabschatzungen. Die Gesinnungsethik des deutschen
Parteienkartells — bestehend aus der Union, der SPD, FDP und den
Grunen — damonisierte Russland und Wladimir Putin und stand fest
an der Seite der US-amerikanischen, bellizistischen, Deep-State-
geleiteten Biden-Regierung. Waren Verantwortungsethiker statt
Gesinnungsethiker am Werk gewesen, hitte der Konflikt bereits
sechs Wochen nach Ausbruch beigelegt und Hunderttausende Tote

vermieden werden konnen.

Der Nahostkonflikt zwischen Israel und Paldstina zeigt
in besonderem MaRe auf, wie dicht historische
Verantwortung, moralische Symbole und



parteipolitische Linien beieinander liegen. In
Deutschland ist die politische Haltung zu Israel stark
durch das historische Vermdchtnis des Holocaust

geprdgt.

Diese kollektive Erfahrung wirkt bis heute in den Reaktionen auf
Konflikte im Nahen Osten mit und pragt das normative Gerdust vieler
Entscheidungstrager: Sicherheit fir Israel wird oft als unantastbare
Verpflichtung verstanden. Olaf Scholz hatte unmittelbar nach den
Angriffen von Oktober 2023 erklart, Deutschland stehe fest an der
Seite Israels, und dieser Satz wurde im Parlament quer durch die

Fraktionen getragen.

Der amtierende Bundeskanzler Friedrich Merz steht in der Tradition
dieser deutschen Grundhaltung. Er hat mehrfach bekraftigt, dass
Deutschland die Sicherheit Israels als Teil seiner Staatsrason
begreift. Sollte die Staatsrason nicht derart ausgepragt sein, auf der
Seite des Rechts zu stehen, und nicht auf der Seite des Unrechts?
Das israelische Regime hat mehr als 20.000 Kinder ermordet. Den
Chef dieser Morderbande, Benjamin Netanjahu, nach Deutschland

einladen zu wollen, schlagt dem Fass den Boden aus.

Die gesinnungsethische, meines Erachtens verwerfliche Position des
Bundeskanzlers ruht auf moralischen Uberzeugungen dariiber, was
gerecht und geboten sei, und auf historischen Verpflichtungen,
weniger auf einer nichternen, umfassenden Folgenanalyse dartber,
wie eine solche Haltung die Dynamik des Konflikts und sein
humanitares Leid tatsachlich beeinflusst. Merz’ Haltung, die
Anerkennung Paldstinas nicht zu unterstitzen, obwohl andere
europdische Staaten dies tun, ist ein Beispiel dafiir, wie moralisch
begrindete Linien beibehalten werden, auch wenn sie

aufSenpolitisch oder humanitar umstritten sind.

Kinder- und Volkermorder ladt man nicht ein, Herr Merz, unter

keinen Umstanden!



Innerhalb der SPD gibt es Stimmen, die eine drastischere
Neubewertung deutscher Ristungsexporte fordern und sogar ein
Ende der Waffenlieferungen an Israel ins Gesprach bringen — nicht
nur aus moralischem Unbehagen tber
Menschenrechtsverletzungen, sondern als Appell an eine andere
Verantwortungsethik, die Wirkungen des eigenen Handelns starker
bertcksichtigt. In parteipolitischen Debatten — etwa bei den Linken
— wurde die humanitare Katastrophe in Gaza aufgegriffen und die
Frage nach Konsequenzen deutscher Politik laut, was in Teilen der

Bevolkerung auf breite Resonanz trifft.

Doch diese innerdeutsche Debatte bleibt fragmentiert. Die
Regierungskoalition formuliert Solidarpakete mit Israel und zugleich
vorsichtige Kritik an bestimmten militarischen Entscheidungen,
wahrend Oppositionsparteien lautstark eine andere ethische
Bewertung verlangen. All dies geschieht in einem politischen Klima,
in dem Fraktionszwang, parteipolitische Loyalitat und das Bedtrfnis
nach moralischer Koharenz oft dominieren.
Gewissensentscheidungen, die sich in parlamentarischen
Abstimmungen manifestieren konnten, werden selten sichtbar —
stattdessen folgen die meisten Abgeordneten parteipolitischen
Linien, die eine starke moralische Botschaft transportieren, aber
nicht zwangslaufig die komplexen Wirkungsgeflechte

bertcksichtigen.

Im Ergebnis zeigt sich in Deutschland ein politisches Feld, in dem
Gesinnungsethik deutlich wirkt, weil moralische
Grundiberzeugungen und historische Verpflichtungen
parteiibergreifend hoch gewichtet werden — und in dem
Verantwortungsethik, also die sorgfaltige Abwagung von Folgen, oft
der parteipolitischen Identitat und dem inneren moralischen
Kompass weicht. Politik wird so weniger als reflektiertes
Entscheiden tiber Wirkungen, Risiken und Hoffnungen
wahrgenommen, sondern mehr als Ausdruck einer Haltung, die in

erster Linie moralische Zustimmung erzeugen soll.



Diese Dynamik ist kein deutsches Alleinstellungsmerkmal, aber sie
ist in Deutschland besonders ausgepragt, weil moralische
Argumentationen — ob beim Pandemieschutz, bei der Solidaritat mit
der Ukraine oder im Nahostkonflikt — politisch selten offen
hinterfragt werden. Der Mut zur Selbstreflexion — im Sinne eines
humanistischen Gewissens, das nicht nur Haltungen, sondern auch
Konsequenzen prift — bleibt eine Herausforderung fir den

politischen Alltag.

Fazit

Selbstreflexion ist nicht frei von Ambivalenz. Sie kann zur Quelle

von Klarheit werden — oder zur subtilen Form der Selbstkontrolle.

Gesunde Selbstreflexion ist neugierig, offen, manchmal
sogar freundlich. Ungesunde Selbstreflexion ist hart,
anklagend und kreist um die Frage, was mit einem nicht
stimmt. In diesem Sinne bedeutet Selbstreflexion nicht,
sich standig zu analysieren, sondern sich selbst als
lernendes, widerspriichliches Wesen anzuerkennen.

Vielleicht ist das die tiefste Form alltaglicher Selbstreflexion: nicht
alles sofort einordnen zu mussen, nicht jedes Gefihl zu erklédren,
nicht jede Unsicherheit zu 1osen, sondern wahrzunehmen, wie man
gerade in Beziehung steht — zu sich selbst, zu anderen, zur Welt,
ohne eine Situation bewerten zu missen. In einer Zeit permanenter
Bewertung kann genau das ein stiller, aber radikaler Akt sein, und zu

einem hoheren Level der personlichen Entwicklung fiihren.



Uwe Froschauer hat an der Ludwig-Maximilians-
Universitat Miinchen Betriebswirtschaft studiert und
abgeschlossen. Sein besonderes Interesse galt der
Wirtschaftspsychologie. Er arbeitete als
Unternehmensberater, gibt Seminare bei
Berufsbildungstragern, ist Autor mehrerer Blicher und
betreibt den Blog wassersaege.com
(https://wassersaege.com/). Seine Leidenschaft fir
weltweite Reisen machte ihn sensibel fiir Kulturen und
Probleme anderer Volker. Er ist naturverbunden und
liebt Tiere und Pflanzen.



https://wassersaege.com/

	Erkenne dich selbst!
	Selbstreflexion ist eine Methode, sich freundlich zu innerem Wachstum anzuleiten — keinesfalls sollte sie in rigide Formen der „Selbstkontrolle“ ausarten. Teil 15 der Serie „Persönliche Entwicklung“.
	Selbstreflexion im Alltag
	Autoritäres und humanistisches Gewissen — Gesinnungsethik und Verantwortungsethik
	Gesinnungsethik und Fraktionszwangs in der deutschen Politik
	Fazit


