Dienstag, 27. Januar 2026, 13:00 Uhr
~15 Minuten Lesezeit

Freiheit durch

Begrenzung

Demut ist eine vergessene Tugend, der doch universelle Bedeutung innewohnt.

von Uwe Froschauer
Foto: exebiche /Shutterstock.com

Demut gehort zu jenen Begriffen, die auf den ersten
Blick altmodisch oder missverstdandlich wirken. Haufig



wird sie mit Unterwurfigkeit, Schwdiche oder
mangelndem Selbstwertgefuhl gleichgesetzt. Ein
genauerer Blick zeigt jedoch, dass Demut in nahezu
allen Religionen, Philosophien und spirituellen
Heilslehren eine zentrale Rolle spielt — und dort
keineswegs als Selbstverleugnung verstanden wird.
Vielmehr gilt sie als Ausdruck von innerer Reife,
Klarheit und Wahrhaftigkett.

Im Kern beschreibt Demut eine realistische Selbsteinschatzung.
Der demitige Mensch erkennt seine Fahigkeiten ebenso wie seine
Grenzen an, ohne sich tiber andere zu erheben oder sich selbst
geringzuschatzen. Sie ist damit das Gegenstuck zum Hochmut, der
in vielen Traditionen als Quelle von Verblendung, Konflikten und
Leid gilt. Demut bedeutet, das eigene Ego nicht zum Mittelpunkt der
Welt zu machen, sondern sich als Teil eines grofseren
Zusammenhangs zu begreifen — sei es gottlich, kosmisch, sozial

oder existenziell.

Im Christentum gehort Demut zu den grundlegenden Tugenden.
Jesus von Nazareth wird als Vorbild einer Haltung beschrieben, die
Macht nicht zur Selbstverherrlichung nutzt, sondern zum Dienen.
Seine Botschaft stellt gangige Vorstellungen von Grofse und Erfolg
auf den Kopf: Wer sich selbst erhoht, wird erniedrigt, wer sich selbst

erniedrigt, wird erhoht.

Demut bedeutet hier nicht Passivitdt, sondern eine
bewusste Entscheidung gegen Uberheblichkeit und fiir
Liebe, Mitgefiihl und Verantwortung. Sie ist eng
verbunden mit der Einsicht, dass der Mensch nicht alles
aus eigener Kraft vermag.



Auch im Judentum wird Demut als Starke verstanden. Besonders
eindricklich ist die Figur des Mose, der trotz seiner Fuhrungsrolle
als der demttigste Mensch gilt. Demut zeigt sich hier in der
Fahigkeit, Verantwortung zu tibernehmen, ohne sich selbst zu
verherrlichen. Sie schafft Raum fiir Weisheit; denn nur wer nicht
von sich selbst eingenommen ist, kann wirklich zuhoren, lernen und

gerecht handeln.

Im Islam nimmt Demut — Tawadu‘ — eine ebenso zentrale Stellung
ein. Sie richtet sich vor allem auf das Verhaltnis des Menschen zu
Gott. Alles, was der Mensch besitzt oder erreicht, wird letztlich als
Gabe verstanden. Diese Sichtweise fordert Dankbarkeit und
Bescheidenheit und schiitzt vor Hochmut, der im Koran
ausdrucklich kritisiert wird. Die korperlichen Gesten des Gebets —
Verbeugung und Niederwerfung — bringen diese innere Haltung
symbolisch zum Ausdruck: Der Mensch erkennt seine Begrenztheit

an und findet gerade darin Wirde und Frieden.

In den oOstlichen Weisheitstraditionen verschiebt sich der Akzent
von der moralischen Forderung hin zur erkenntnisbezogenen
Einsicht. Der Buddhismus etwa kennt Demut nicht primar als
Tugend, sondern als naturliche Folge von Einsicht in die
Wirklichkeit.

Da das Ich als vergdnglich erkannt wird, verlieren Stolz,
Selbstiiberhohung und Krdnkung ihre Grundlage.
Demut entsteht hier nicht durch Anstrengung, sondern
durch das Durchschauen von Illusionen.

Auch im Hinduismus wird das Ego als Schleier verstanden, der die
wahre Natur des Selbst verdeckt. Wahre Demut ist die Frucht
spiritueller Erkenntnis: Wer sich als Teil des einen Ganzen erkennt,
kann sich nicht mehr absolut setzen. In der bhakti-orientierten
Frommigkeit zeigt sich Demut zudem als liebende Hingabe — nicht

aus Angst, sondern aus Vertrauen und Verbundenheit.



Der Taoismus beschreibt Demut als naturliche Haltung im Einklang
mit dem Dao, dem urspringlichen Weg des Lebens. Das Weiche,
Stille und Zuruckhaltende erweist sich als wirksamer als das Harte
und Dominante. Wasser, das stets den tiefsten Punkt sucht, wird
zum Sinnbild einer demiitigen Kraft. Der Weise stellt sich nicht in
den Vordergrund, sondern handelt unauffallig und gerade dadurch
nachhaltig. Demut ist hier kein moralischer Anspruch, sondern

Ausdruck von Naturlichkeit.

Im Konfuzianismus tritt Demut vor allem in ihrer sozialen
Dimension hervor. Bescheidenheit, Respekt und Lernbereitschaft
gelten als Voraussetzungen fur personliche Reifung und
gesellschaftliche Harmonie. Wer sich selbst nicht tberschatzt, kann

sich kultivieren und zum Wohl der Gemeinschaft beitragen.

Auch die antike europdische Philosophie kennt Formen der Demut,

wenn auch unter anderen Begriffen.

Die Stoiker lehrten eine Haltung, die man als kosmische
Demut bezeichnen konnte: Der Mensch soll
unterscheiden zwischen dem, was in seiner Kontrolle
liegt, und dem, was er annehmen muss. Diese Einsicht
fiihrt nicht zur Resignation, sondern zu Gelassenheit,
innerer Freiheit und Weisheit. Der Mensch erkennt
seinen Platz im Ganzen, ohne sich selbst zu verlieren.

In der modernen Psychologie erlebt Demut zunehmend
Aufmerksamkeit. Sie wird verstanden als realistische
Selbsteinschatzung, Offenheit fir Kritik und Bereitschaft zum
Lernen. Studien zeigen, dass demiitige Menschen oft stabilere
Beziehungen flihren, weniger anfallig fur Narzissmus sind und
besser mit Unsicherheit umgehen konnen. Auch hier zeigt sich:

Demut ist keine Schwiache, sondern eine Ressource.

Uber alle religiosen, philosophischen und kulturellen Grenzen



hinweg lasst sich ein gemeinsamer Kern erkennen: Demut bedeutet,
sich selbst nicht zum Maf$ aller Dinge zu machen, ohne den eigenen
Wert zu verleugnen. Sie verbindet Klarheit mit Mitgefiihl, Wahrheit
mit Offenheit und Selbstbewusstsein mit Begrenztheit. In einer Zeit,
die stark von Selbstinszenierung, Konkurrenz und permanenter
Bewertung geprigt ist, gewinnt Demut eine neue Aktualitat. Sie ladt
dazu ein, das eigene Leben nicht aus der Logik des Vergleichs,
sondern aus der Tiefe von Verbundenheit, Verantwortung und
Wahrhaftigkeit zu gestalten.

Politische Sprache im Licht
philosophischer Demut

Demut gehort zu jenen Tugenden, die politisch selten eingefordert
werden, philosophisch jedoch als Voraussetzung verantwortlichen
Handelns gelten. Sie ist keine Geste der Schwache, sondern
Ausdruck realistischer Selbsterkenntnis. Aristoteles beschrieb
Tugend als die Fahigkeit, Maf$ zu halten — als Mitte zwischen
Mangel und Ubermaf3. Hochmut (Hybris) war fiir ihn kein Zeichen
von Grofde, sondern von Mafllosigkeit: das Uberschreiten der
eigenen Rolle, das Vergessen der eigenen Begrenztheit. Betrachtet
man die politische Sprache der Gegenwart, entsteht der Eindruck,

dass genau dieses Maf$ zunehmend verloren geht.

Selbstgewissheit statt Ma3: Emmanuel
Macron

Als Emmanuel Macron 2017 erklarte, man miusse ,,nur uber die
Strafse gehen, um einen Job zu finden“, war die Emporung grofs.
Philosophisch betrachtet liegt das Problem dieser Aussage weniger

in ihrer Provokation als in ihrem impliziten Menschenbild: Der



Einzelne erscheint als autonomes, rational steuerbares Subjekt, das
lediglich Willen zeigen muss, um erfolgreich zu sein. Slogans wie
»<Just do it" des Sportartikelherstellers Nike weisen in die gleiche
Richtung. Aristoteles hatte darin eine Verkennung der Umstande
gesehen — jener sozialen, 6konomischen und biografischen
Bedingungen, ohne deren Bertcksichtigung moralische Urteile leer
bleiben.

Spater, als Macron betonte, Europa durfe ,nicht schwach oder
defatistisch® sein, verschob sich der Ton von sozialer Vereinfachung
zu geopolitischer Selbstvergewisserung. Starke wurde zur
moralischen Kategorie erhoben. Doch Starke ohne Selbstzweifel ist
philosophisch prekar. Sie kippt leicht in das, was Augustinus als
“Superbia” bezeichnete: jene innere Haltung, in der der Mensch sich
selbst zum Maf3stab erhebt und vergisst, dass sein Wissen immer

fragmentarisch bleibt.

Die radikale Selbstabsolutierung:
Donald Trump

Bei Donald Trump tritt diese Superbia offen zutage. ,Ich allein kann
das Problem 16sen® — dieser Satz markiert einen Bruch mit jeder
Tradition politischer Demut. Fir Augustinus war Hochmut die
Ursiinde; nicht weil er laut ist, sondern weil er den Menschen
glauben lasst, er sei sich selbst genug. Trumps wiederholte
Behauptungen, niemand wisse mehr als er selbst, oder seine
Bezeichnung kritischer Medien als ,Feinde des Volkes®, lassen

keinen Raum fur Korrektur, Dialog oder Lernfahigkeit.

Aus kantischer Perspektive ist dies besonders problematisch. Kant
verstand politische Vernunft als prinzipiell begrenzt: Kein Mensch
durfe sich anmafsen, den allgemeinen Willen vollstandig zu

verkorpern. Wer sich selbst zur letzten Instanz erklart, handelt



nicht autonom, sondern despotisch — auch dann, wenn er

demokratisch gewahlt wurde.

Macht ohne Selbstrelativierung: Ursula
von der Leyen

Auch subtilere Formen der Uberheblichkeit verdienen

philosophische Aufmerksamkeit.

Wenn Ursula von der Leyen sagt: ,,Wer einen von uns
angreift, greift uns alle an*, ist dies zundchst ein
Ausdruck kollektiver Solidaritdt. Doch zugleich
verschiebt sich hier die Sprache vom Abwdgen zur
moralischen Eindeutigkeit. Die eigene Position wird
nicht mehr als politisch, sondern als normativ
liberlegen prdasentiert.

Kant hatte hierin eine Gefahr gesehen: Moralische Gewissheit ohne
Selbstprifung. In seiner Schrift ,Zum ewigen Frieden” warnt er
davor, politische Ziele mit moralischer Unfehlbarkeit zu
verwechseln. Demut zeigt sich fur Kant gerade darin, politische
Entscheidungen als fehlbar zu begreifen — und sie deshalb

begrindungsfahig zu halten.

Rhetorische Uberlegenheit im
nationalen Diskurs: Friedrich Merz

Wenn Friedrich Merz tber politische Gegner wie zum Beispiel Olaf
Scholz sagt, andere Staats- und Regierungschefs hatten ,keine Lust
mehr*, ihnen zuzuhoren, dann ist dies mehr als zugespitzte Kritik.
Es ist eine rhetorische Hierarchisierung: Der Sprecher stellt sich

uber den anderen; nicht argumentativ, sondern symbolisch.



Aristoteles hatte hierin ein Zeichen fehlender ,Phronesis” gesehen —
jener praktischen Klugheit, die nicht nur Recht behalten, sondern

das Gemeinwohl im Blick haben will.

Politische Klugheit verlangt, Kritik so zu formulieren, dass sie
Verstiandigung ermoglicht. Wo Sprache hingegen auf Uberlegenheit
zielt, wird sie selbst zum Machtinstrument — und verliert ihren
ethischen Maf$stab.

Die stille Arroganz: Olaf Scholz

Bemerkenswert ist, dass Hochmut nicht nur im Lauten, sondern
auch im Schweigenden existiert. Olaf Scholz’ oft kritisierter
Kommunikationsstil — ausweichend, formelhaft, distanziert —
wurde von Kommentatoren als Uberheblichkeit interpretiert.
Philosophisch lasst sich dies als negative Form der Superbia lesen:
nicht als Selbstverherrlichung, sondern als implizite Annahme, keine

Rechenschaft schuldig zu sein.

Kant jedoch sah offentliche Rechtfertigung als Kern
republikanischer Moral. Wer Macht austiibt, musse bereit sein, seine
Grinde offentlich darzulegen. Demut zeigt sich hier nicht im

Tonfall, sondern im Willen zur Erklarung.

Fazit zu Demut in der Politik

Demut sollte auch in der Politik zur Tugend erhoben werden.
Was diese Beispiele verbindet, ist kein moralisches Versagen
Einzelner, sondern ein struktureller Wandel politischer
Selbstdeutung. Fuhrung wird mit Gewissheit verwechselt, Zweifel
mit Schwache. Doch Aristoteles, Augustinus und Kant sind sich in

einem Punkt einig: Wer seine Begrenztheit vergisst, verliert seine



Orientierung.

Demut ist daher keine sentimentale Tugend, sondern
eine politische Notwendigkeit. Sie bedeutet, Macht als
vorldufig zu verstehen, Wissen als begrenzt und
Entscheidungen als korrigierbar. In einer Zeit globaler
Unsicherheit wire Demut nicht das Ende von Fiihrung —
sondern ihr reifster Ausdruck.

,Wer seine Begrenztheit vergisst, verliert seine Orientierung.*

Dieser Satz beschreibt nicht nur eine individuelle Haltung, sondern
benennt ein strukturelles Problem gegenwartiger europaischer

Politik. Gerade im Umgang mit dem Krieg in der Ukraine zeigt sich,
wie sehr politische Orientierung verloren gehen kann, wenn Macht

mit moralischer Gewissheit verwechselt wird.

Die europaische Politik tritt in diesem Konflikt hdufig mit dem
Anspruch auf, auf der ,richtigen Seite der Geschichte“ zu stehen.
Dieser Anspruch erzeugt eine Rhetorik der Alternativlosigkeit:
Walffenlieferungen gelten als moralische Pflicht, Eskalationsrisiken
als notwendiger Preis, diplomatische Initiativen als naiv oder
gefahrlich. Was dabei zunehmend verschwindet, ist das Bewusstsein
eigener Begrenztheit — strategisch, historisch, militarisch und

moralisch.

Hier wird Demut zu einer politischen Leerstelle. Nicht im Sinne von
Nachgiebigkeit oder Kapitulation, sondern als Anerkennung der
Tatsache, dass komplexe geopolitische Konflikte sich nicht aus
moralischer Uberlegenheit heraus steuern lassen. Wer glaubt, die
Dynamik eines Krieges kontrollieren zu konnen, nur weil die
eigenen Motive als gerecht empfunden werden, Giberschatzt die
eigene Wirkmacht und unterschatzt die Unberechenbarkeit von

Eskalation.



Die Arroganz zeigt sich dabei weniger in einzelnen Entscheidungen
als in der Haltung, mit der sie getroffen werden. Wissen wird als
ausreichend betrachtet, Prognosen als verlasslich, Folgen als
beherrschbar. Abweichende Stimmen — insbesondere solche, die
auf diplomatische Moglichkeiten oder langfristige Risiken hinweisen
— werden rasch delegitimiert. Zweifel gilt als Schwache,
Zuruckhaltung als mangelnde Solidaritat. Doch genau hier bestatigt
sich der Satz: Wer seine Begrenztheit vergisst, verliert seine

Orientierung.

Demut wére in diesem Kontext keine sentimentale Tugend, sondern
eine politische Notwendigkeit. Sie wiirde bedeuten, Macht als
vorlaufig zu verstehen — auch die eigene —, und Wissen als begrenzt
— insbesondere uber die inneren Dynamiken eines Krieges. Und
Entscheidungen als korrigierbar; nicht als moralisch sakrosankt.
Eine demuiitige Politik wiirde Eskalation nicht ausschlief3en, aber sie

wirde sie nicht als Beweis von Entschlossenheit verklaren.

Gerade Europa, das sich gern als zivilisatorische Friedensmacht
versteht, lauft Gefahr, diesen Anspruch durch moralische
Selbstgewissheit zu untergraben. Fuhrung zeigt sich nicht darin,
keine Zweifel zuzulassen, sondern darin, Verantwortung auch fir

unbeabsichtigte Folgen zu ubernehmen.

Demut in weiteren Lebensbereichen

Demut gilt oft als ein Begriff der Religion oder als moralische
Kategorie politischer Rhetorik. Dabei wird ibersehen, dass sie weit
uber diese Kontexte hinausreicht. Jenseits von Glaubenssystemen
und Ideologien lasst sich Demut als eine grundlegende Haltung
beschreiben, die den Menschen in ein realistisches Verhaltnis zu

sich selbst, zu anderen und zur Welt setzt.



In der personlichen Entwicklung zeigt sich Demut zunachst als die
Fahigkeit zur Selbstbegrenzung. Sie bedeutet nicht
Selbstabwertung, sondern die Anerkennung eigener

Unvollkommenheit.

Wer demiitig ist, gesteht sich Irrtiimer zu und bleibt
lernfdhig. In einer Kultur, die Selbstoptimierung und
stdndige Sichtbarkeit fordert, wirkt diese Haltung
beinahe subversiv: Demut erlaubt es, nicht alles
kontrollieren zu miissen und dennoch handlungsfdhig
zu bleiben.

Auch im Bereich von Bildung und Wissenschaft spielt Demut eine
zentrale Rolle. Erkenntnis entsteht hier nicht aus Gewissheit,
sondern aus Zweifel. Wissenschaftliche Demut bedeutet, Wissen
stets als vorlaufig zu begreifen und offen zu bleiben fir Korrekturen.
Lernen wird so zu einem Prozess des fortwahrenden Fragens, nicht
des endgtltigen Besitzes von Wahrheit. Diese Haltung schiitzt vor

Dogmatismus und intellektueller Uberheblichkeit.

Gerat diese Haltung unter Druck, verliert Wissenschaft ihre
kritische Funktion. Der Vorwurf ,bezahlter Wissenschaft® speist
sich weniger aus der Behauptung offener Manipulation als aus der
Wahrnehmung struktureller Abhdngigkeiten: Forschungsforderung,
politische Erwartungshaltungen und mediale Verwertungslogiken
konnen Anreize setzen, bestimmte Narrative zu bestitigen, statt sie
zu hinterfragen. Wo Ergebnisse anschlussfahig an
Regierungspositionen sein missen, wird Zweifel schnell als Storung

empfunden.

Gerade hier ware wissenschaftliche Demut unverzichtbar. Sie
wurde bedeuten, Unsicherheiten transparent zu benennen,
Widerspruche auszuhalten und Dissens nicht als Bedrohung,
sondern als Qualitaitsmerkmal zu begreifen. Eine Wissenschaft, die

ihre Vorlaufigkeit verschweigt, um politischer Handlungsfahigkeit



zu dienen, riskiert ihre Glaubwturdigkeit. Sie tauscht
Erkenntnisoffenheit gegen Autoritat und fittert damit den Vorwurf

der Instrumentalisierung.

Demut schutzt Wissenschaft vor der Versuchung, sich als letzte
Instanz politischer Wahrheit zu inszenieren. Sie erinnert daran, dass
wissenschaftliche Beratung politische Entscheidungen nicht
ersetzen kann — und auch nicht legitimieren sollte. Wo
Wissenschaft sich dem Anspruch entzieht, endgultige Antworten zu
liefern, bleibt sie kritisch, unabhangig und vertrauenswirdig. Wo sie
hingegen Gewissheit simuliert, um Narrative zu stabilisieren,

verliert sie ihre orientierende Kraft.

In der Arbeitswelt und insbesondere in Fihrungsrollen gewinnt
Demut zunehmend an Bedeutung. Fiihrung, die auf Demut basiert,
verzichtet auf Allwissenheitsanspriiche und versteht Autoritit als
Verantwortung. Sie schafft Riume, in denen andere gehort werden,
und erkennt an, dass Erfolg selten das Werk Einzelner ist. Demut
wirkt hier als soziales Bindemittel, das Zusammenarbeit und

Vertrauen ermoglicht.

Zwischenmenschlich zeigt sich Demut in der Bereitschaft, die
eigene Perspektive nicht absolut zu setzen. In Beziehungen
bedeutet sie, Fehler einzugestehen, zuzuhoren und Konflikte nicht
als Machtkampfe zu begreifen. Demut schafft Augenhohe, weil sie
die Verletzlichkeit aller Beteiligten anerkennt. Sie ist damit eine

Voraussetzung fir Empathie und echte Nahe.

Besonders deutlich wird die Notwendigkeit von Demut im
Verhiltnis des Menschen zur Natur. Angesichts okologischer Krisen
offenbart sich die Illusion menschlicher Allmacht. Okologische
Demut bedeutet, den Menschen nicht als Herrscher, sondern als
Teil komplexer okologischer Systeme zu begreifen. Sie fordert
Zuruckhaltung, Verantwortung und ein Bewusstsein fir die Grenzen
technischer Machbarkeit.



Demut im Rahmen der Digitalisierung

Auch im digitalen Raum sollte in Form von Demut eine
korrigierende Kraft entfaltet werden. Sie zeigt sich hier als
Bereitschaft, Unsicherheit auszuhalten, Fehler zu korrigieren und
andere Perspektiven gelten zu lassen. In einer Zeit beschleunigter
Kommunikation wird Demut zur Voraussetzung einer respektvollen

Diskurskultur.

Dem Begriff Demut kommt im Zeitalter digitaler Kontrolle
besondere Bedeutung zu.

Die digitale Transformation hat neue Formen von Macht
hervorgebracht. Digitale Identitaten, algorithmische
Entscheidungsstrukturen, Chat-Uberwachung und automatisierte
Inhaltskontrollen greifen tief in den Alltag ein — oft unsichtbar, oft
als alternativlos kommuniziert. Nichts im Leben ist alternativlos,
werte Leserinnen und Leser! In diesem Spannungsfeld gewinnt
Demut eine neue, politische wie gesellschaftliche Bedeutung, die

uber klassische Moralvorstellungen hinausgeht.

Demut kann hier als Gegenhaltung zu einem Kontrollanspruch
verstanden werden, der sich aus technischer Machbarkeit speist.
Wo Daten gesammelt werden konnen, entsteht schnell die
Versuchung, sie auch umfassend zu nutzen; wo Kommunikation
analysierbar ist, wachst der Wunsch nach Vorhersagbarkeit und

Steuerung.

Digitale Demut bedeutet, anzuerkennen, dass nicht
alles, was technisch moglich ist, auch legitim,
notwendig oder folgenlos ist. Sie fordert Zuriickhaltung
gegeniiber dem Zugriff auf intime Lebensbereiche.

Im Kontext digitaler Identitat zeigt sich Demut als Respekt vor der
Vielschichtigkeit des Menschen. Digitale Identitatssysteme

tendieren dazu, Individuen auf stabile, tiberprifbare und



verwertbare Merkmale zu reduzieren. Demut widerspricht dieser
Reduktion. Sie erkennt an, dass Identitit situativ, wandelbar und
nicht vollstandig erfassbar ist. Eine demutige digitale Ordnung
wirde daher Riume fiir Anonymitat, Widerspruch und Unscharfe
zulassen, statt lickenlose Eindeutigkeit zu erzwingen. Echte

Demokratie ist demtitig.

Besonders deutlich wird der Mangel an Demut in Formen der Chat-
und Kommunikationskontrolle. Wenn private Kommunikation
praventiv iuberwacht wird, geschieht dies haufig im Namen von
Sicherheit oder Ordnung. Demut wirde hier bedeuten, die eigene
Fehlbarkeit staatlicher und technischer Systeme mitzudenken.
Algorithmen irren, Kontexte werden missverstanden, Macht kann
missbraucht werden. Eine demitige Haltung erkennt diese Risiken
an und setzt auf klare Grenzen, Transparenz und
Verhaltnismafsigkeit.

Auch Zensur — ob staatlich, privatwirtschaftlich oder algorithmisch
vermittelt — offenbart ein Spannungsverhaltnis zur Demut. Wer
Inhalte kontrolliert, beansprucht Deutungshoheit dariiber, was
sagbar ist und was nicht. Loschungen von nicht-regierungstreuen,
dissentierten Artikeln und Videos im Internet sind nichts anderes
als moderne Biicherverbrennung. Demut hingegen akzeptiert
Ambiguitat, Widerspruch und Unordnung im offentlichen Diskurs.
Sie vertraut darauf, dass gesellschaftliche Auseinandersetzung nicht
vollstandig steuerbar ist und dass offene Kommunikation ein

gewisses Mafs an Unsicherheit erfordert.

Im digitalen Raum ist Demut daher eng mit Machtkritik verbunden.
Sie richtet sich nicht primar an Nutzerinnen und Nutzer, sondern an
Institutionen, Plattformen und Gesetzgeber. Demut bedeutet hier,
Kontrolle nicht als Selbstzweck zu verstehen, sondern als Ultima
Ratio. Sie verlangt, technologische Systeme so zu gestalten, dass sie

dem Menschen dienen — nicht umgekehrt.



Gleichzeitig betrifft digitale Demut auch den individuellen Umgang
mit Technik. Sie dufdert sich in Skepsis gegentber totaler
Transparenz, in Zurtickhaltung beim Teilen personlicher Daten und

im Bewusstsein daftir, dass digitale Spuren dauerhaft wirken.

So wird Demut im Kontext digitaler Kontrolle zu einer ethischen
Leitkategorie. Sie steht fir Maf$halten in einer Welt, in der
Uberwachung, Profilbildung und Verhaltenssteuerung technisch
trivial geworden sind. Demut erinnert daran, dass Freiheit nicht
dort beginnt, wo alles sichtbar ist, sondern dort, wo Grenzen

respektiert werden — auch und gerade im Digitalen.

Fazit

Demut ist keine moralische Schwiache, sondern eine Form der
Starke. Sie verzichtet auf Selbstiberhohung, ohne
Selbstwirksamkeit aufzugeben. Demut ist eine Haltung der
Weltzugewandtheit — leise, aber tragfahig. In einer Zeit, die von
,Gewissheiten”, Anspriichen und Uberforderung geprigt ist,
eroffnet sie einen Raum fir Maf3, Verantwortung und menschliche
Verbundenheit.

Uwe Froschauer hat an der Ludwig-Maximilians-
Universitat Miinchen Betriebswirtschaft studiert und
abgeschlossen. Sein besonderes Interesse galt der
Wirtschaftspsychologie. Er arbeitete als
Unternehmensberater, gibt Seminare bei
Berufsbildungstragern, ist Autor mehrerer Biicher und
betreibt den Blog wassersaege.com



https://wassersaege.com/

(https://wassersaege.com/). Seine Leidenschaft fiir
weltweite Reisen machte ihn sensibel fiir Kulturen und
Probleme anderer Volker. Er ist naturverbunden und
liebt Tiere und Pflanzen.




	Freiheit durch Begrenzung
	Demut ist eine vergessene Tugend, der doch universelle Bedeutung innewohnt.
	Politische Sprache im Licht philosophischer Demut
	Selbstgewissheit statt Maß: Emmanuel Macron
	Die radikale Selbstabsolutierung: Donald Trump
	Macht ohne Selbstrelativierung: Ursula von der Leyen
	Rhetorische Überlegenheit im nationalen Diskurs: Friedrich Merz
	Die stille Arroganz: Olaf Scholz
	Fazit zu Demut in der Politik
	Demut in weiteren Lebensbereichen
	Demut im Rahmen der Digitalisierung
	Fazit


