
Donnerstag, 22. Januar 2026, 15:00 Uhr
~7 Minuten Lesezeit

Himmelweiter
Unterschied
Ideologie versucht die spirituelle Erfahrung in Begriffen einzusperren — Religion
dagegen ist ein lebendiges Feuer, sie sollte sich nicht auf die Verehrung der Asche
beschränken.

von Jörg Berchem 
Foto: PeopleImages/Shutterstock.com

Die Frage „Ist Religion eine Ideologie?“ berührt einen



der tiefsten Widersprüche des menschlichen Daseins:
die Spannung zwischen der Sehnsucht nach
Transzendenz und der Versuchung, sie zu
kontrollieren. Auf den ersten Blick scheinen Religion
und Ideologie einander ähnlich. Beide bieten
Deutungsrahmen, moralische Ordnungen und
Vorstellungen davon, wie die Welt sein sollte. Doch
ihrem innersten Wesen nach entspringen sie
grundverschiedenen Impulsen. Religion — in ihrer
reinsten Form — entsteht aus einer inneren Erfahrung:
aus dem Erwachen zum Heiligen, zum Unbegreiflichen,
zur unteilbaren Einheit allen Lebens. Wahre Religion
beginnt nicht als Lehrgebäude, sondern als Erlebnis.
Sie zeigt sich im Staunen unter dem nächtlichen
Sternenhimmel, im Lauschen auf den Wind in den
Bäumen, im plötzlichen Erkennen, dass alles Lebendige
vom selben göttlichen Atem getragen wird. Ideologie
hingegen entspringt primär dem Verstand. Sie
erwächst aus dem Bedürfnis nach Sicherheit, Ordnung
und Kontrolle. Sie ist ein gedankliches Konstrukt, ein
geschlossenes System von Ideen, das Wirklichkeit
erklären, Verhalten normieren und Wahrheit durch
menschliche Begriffe fixieren will.

Wenn Religion zur Ideologie wird

Religion wird zur Ideologie, sobald die lebendige Erfahrung des
Göttlichen durch starre Glaubensbekenntnisse ersetzt wird. Wenn
das Geheimnis Gottes auf Formeln, Dogmen und Lehrsätze
reduziert wird, wenn der Weg der inneren Verwandlung zu einem



Die Geschichte liefert dafür zahlreiche Beispiele: Politischer
Islamismus ist nicht der spirituelle Islam in seinem inneren Wesen,
sondern eine ideologische Instrumentalisierung. Religiöse Sprache
und Symbole werden benutzt, um autoritäre und politische Ziele zu
legitimieren. Der mystische Kern des Islam — die Hingabe an den
göttlichen Willen und die Liebe zum Einen, wie sie im Sufismus
gelebt wird — wird ersetzt durch Parolen, Fanatismus und
Intoleranz. Gewaltvolle Islamisierung, Versklavung sogenannter
Ungläubiger, religiös legitimierte Verstümmelungen sowie die
politische Durchsetzung religiösen Rechts sind Ausdruck
islamischer Ideologie, nicht gelebter Religion.

Auch der Zionismus kann, in seiner ideologischen Form, so
verstanden werden. Ursprünglich war er eine politische Bewegung,
entstanden aus Verfolgung, Leid und dem legitimen Bedürfnis nach
Schutz und Selbstbestimmung. Er wird jedoch zur Ideologie, wenn
das Streben nach Sicherheit in ein exklusives Weltbild umschlägt,
das anderen Würde und Rechte abspricht. Wird die religiöse
Vorstellung eines „gelobten Landes“ zur Rechtfertigung von
Besatzung, Vertreibung oder Vorherrschaft herangezogen, wird
Religion zur politischen Waffe.

Zahlreiche jüdische Denker haben immer wieder betont,
dass das wahre Judentum nicht auf Landbesitz und
Macht, sondern auf Gerechtigkeit, Mitgefühl und Frieden
gründet.

Christlicher Fundamentalismus verwandelt die Botschaft der Liebe
in ein System moralischer Kontrolle. Der Jesus, der mit

System äußerer Gehorsamspflichten verkommt, dann wird das
Göttliche in menschliche Begriffe gezwängt. In diesem Moment hört
Religion auf, ein Pfad der Befreiung zu sein, und wird zu einer
Struktur der Macht. Sie dient nicht mehr dem Erwachen, sondern
der Kontrolle; nicht mehr der Verbindung, sondern der Abgrenzung.



Ausgegrenzten aß und lebte, wird zum Symbol für Abgrenzung und
moralische Überlegenheit. Kreuzzüge, Inquisition und kirchliche
Verfolgung haben gezeigt, wie viel Leid Christentum als Ideologie
verursachen kann.

Auch gegenwärtige moralische oder politische Stellungnahmen
kirchlicher Institutionen können Ausdruck ideologischer Verengung
sein. Selbst säkulare Weltanschauungen nehmen religiöse Züge an,
wenn sie absolute Gefolgschaft verlangen und jede Kritik
unterdrücken. Nationalismus, Marxismus, Neoliberalismus oder
Militarismus folgen, sobald sie zur alleinigen Wahrheit erklärt
werden, derselben Struktur wie dogmatische Religion: Glaube ohne
Demut, Überzeugung ohne Offenheit, Zugehörigkeit ohne Liebe.
Allen Ideologien ist gemeinsam, dass sie die Welt in Gegensätze
teilen: wir und sie, richtig und falsch, rein und unrein. Ihre Wahrheit
ist keine lebendige Offenbarung mehr, sondern eine erstarrte
Gewissheit.

Wenn Religion keine Ideologie ist

Religion ist nicht zwangsläufig Ideologie. Solange sie in der
unmittelbaren Erfahrung des Heiligen verwurzelt bleibt, übersteigt
sie alle ideologischen Formen. Wenn Moses vor dem brennenden
Dornbusch steht, Buddha unter dem Bodhi-Baum sitzt, Jesus im
Garten Gethsemane betet oder Mohammed sich in die Höhle von
Hira zurückzieht, geschieht keine Ideologie. Es sind Augenblicke
unmittelbarer Begegnung, in denen die Grenze zwischen Mensch
und Göttlichem durchlässig wird. In solchen Momenten ist Religion
kein Gedankensystem, sondern eine Bewegung der Seele. Sie führt
zur inneren Wandlung, nicht zum blinden Gehorsam. Sie macht
demütig, nicht überheblich. Sie öffnet das Herz, statt es durch
Dogmen zu verschließen.



Wahre Religion ist Quelle von Mitgefühl, Frieden und
innerer Freiheit. Sie lehrt Ehrfurcht vor dem Leben, nicht
Überlegenheit über es. Sie ist lebendiges Feuer — nicht
die Asche, die davon übrig bleibt.

Mystiker aller Traditionen haben diesen Unterschied benannt.
Meister Eckhart sagte: „Gott wird nicht in Ideen über Gott
gefunden.“ Rumi schrieb: „Jenseits von richtig und falsch liegt ein
Feld. Dort treffen wir uns.“ Buddha warnte: „Der Finger, der auf den
Mond zeigt, ist nicht der Mond.“ Religion verliert ihre Seele, sobald
sie Karte statt Weg wird, Begriff statt Erfahrung, Besitz statt
Beziehung.

Das innere Kriterium

Vielleicht ist die einfachste Unterscheidung diese: Öffnet Religion —
oder schließt sie? Öffnet sie das Herz für Mitgefühl, Demut und
Verständnis? Oder schließt sie den Geist durch Angst, Dogma und
vermeintliche Gewissheit? Befreit sie den Menschen in die
Verbundenheit mit allem Leben oder sperrt sie ihn in eine Identität
ein? Wo Religion verbindet, heilt und erwachen lässt, ist sie keine
Ideologie, sondern gelebte Spiritualität. Wo sie trennt, verurteilt
und Wahrheit monopolisiert, wird sie zur Ideologie — zu einem
Götzen des Denkens.

Jenseits von Religion und Ideologie

Jenseits beider Begriffe liegt die einfache menschliche
Sehnsucht nach Sinn. Religion wie Ideologie sind
Ausdruck dieses Bedürfnisses. Die Gefahr entsteht dort,
wo der Ursprung vergessen wird, wenn der Weg mit dem
Ziel verwechselt wird, das Symbol mit dem Geheimnis.



Religion wird zur Ideologie, wenn sie vergisst, dass Gott niemandem
gehört — keinem Volk, keiner Institution. Religion bleibt heilig, wenn
sie sich erinnert, dass Gott nur geliebt, erfahren und gelebt werden
kann.

Erste Erkenntnisse unserer
Betrachtung

Die Frage, ob Religion Ideologie ist, ruft zur Demut auf. Denn auch
die Ablehnung von Religion kann selbst ideologisch werden, wenn
sie sich verhärtet. Der wahre spirituelle Weg führt immer über
Gewissheiten hinaus — ins Staunen, ins Schweigen, in die Liebe.
Wenn Religion wieder Lied statt Parole wird, Praxis statt Besitz,
Dienst statt System, dann hört sie auf, Ideologie zu sein. Dann ist sie
das, was sie immer sein sollte: eine Brücke zwischen Himmel und
Erde, zwischen Mensch und Göttlichem, zwischen Endlichem und
Unendlichem. Dann lebt das Heilige nicht nur in Schriften und
Tempeln, sondern in jeder Tat des Mitgefühls, in jedem demütigen
Herzen, in jedem Augenblick der Erinnerung daran, dass Liebe das
Wesen aller wahren Religion ist.

Moment — kann Liebe nicht selbst zum Dogma werden? Kann Liebe
nicht ebenfalls ideologisiert werden, wenn man „Gutmenschentum“,
grenzenlose Toleranz oder moralische Verpflichtung zur Liebe
fordert?

Die Natur der Liebe

Liebe ist kein Prinzip, keine Idee und keine Vorschrift. Sie Sein an
sich. Sie entspringt dem offenen Herzen, nicht dem urteilenden
Verstand. Sie geschieht — sie wird nicht verlangt. In ihrer reinen
Form ist Liebe nicht programmierbar. Sie ist die spontane Resonanz



eines wachen Bewusstseins auf das Leben selbst. Man kann sie nicht
verordnen, nur zulassen. Wenn Liebe geschieht, löst sich das Ich auf.
Liebe sagt nicht: „Ich liebe dich, weil …“, sondern: „Ich bin Liebe.“

Warum Liebe keine Ideologie sein kann

Ideologie lebt von Trennung, Abgrenzung und Identität. Liebe kennt
keinen Gegensatz. Sie schließt niemanden aus. Sie ist unteilbar:
Entweder sie gilt allem, was ist — oder sie ist keine Liebe. Darum
kann Liebe selbst keine Ideologie sein. Wo sie zur Ideologie wird, ist
sie bereits zur Idee über Liebe verkommen, ein Schatten, nicht das
Licht.

Wenn „Liebe“ zum Dogma wird

Was wir jedoch beobachten, ist ein Dogma über Liebe: moralischer
Zwang zur Güte, zur Toleranz, zur Selbstaufgabe. Das ist keine
Liebe, sondern moralistische Identifikation. Man ersetzt lebendige
Empathie durch Pflicht. Doch wahre Liebe ist nicht weichgespült.
Sie ist klar, wahrhaftig, manchmal unbequem. Sie kennt Mitgefühl
und Weisheit. Sie sagt auch Nein, wenn etwas zerstörerisch ist. Sie
setzt Grenzen, schützt und heilt.

Die Liebe jenseits des Moralismus

Wird Liebe moralisiert oder institutionalisiert, verliert sie ihren
Duft. Übrig bleibt eine kalte Moral, die von Güte spricht, aber das
Herz vergessen hat. Liebe kann nicht gelehrt, nicht verlangt und
nicht verordnet werden. Sie kann nur erkannt werden. Darum bleibt
sie frei. Sie ist kein Dogma, kein System, keine Ideologie. Sie ist



lebendig, atmend, schöpferisch.

Fazit

Menschen können den Namen der Liebe missbrauchen, so wie sie
Religion missbrauchen können. Doch die Liebe selbst, die stille,
verbindende Kraft, bleibt unantastbar. Wie Licht, das durch trübes
Glas scheint, mag sie verzerrt erscheinen, doch sie selbst bleibt rein.
Oder anders gesagt:

Man kann die Sonne nicht zum Dogma machen. Sie
scheint für alle — auch für jene, die sie nicht sehen
wollen.

Religion kann ideologisiert werden. Doch in dem Moment, in dem
sie es wird, ist sie keine Religion mehr. Und nur dort, wo sie
lebendige Erfahrung bleibt, verdient sie Schutz und Achtung.

Jörg Berchem promovierte in Afrikanologie, Malaiologie
und Geologie und studierte tropische Landwirtschaft und
Entwicklungssoziologie. An den Universitäten von
Nairobi, London und Cambridge erwarb er zusätzliche
Qualifikationen. Er arbeitet als Consultant und Dozent.
Als autonomer Wissenschaftler gilt sein Interesse
multidisziplinären Themen, insbesondere der
Humanökologie, Naturheilkunde und interkulturellen
Kommunikation. 2020 gründete er das Netzwerk
dsdg.org (https://deutschland-sucht-das-
grundgesetz.mn.co/), das der Vernetzung zum Austausch
über die Verhältnismäßigkeit der Maßnahmen in der

https://deutschland-sucht-das-grundgesetz.mn.co/


Corona-Krise gewidmet ist. Weitere Informationen unter
joyful-life.org (https://joyful-life.org/de/about-us/dr-
phil-joerg-berchem).

https://joyful-life.org/de/about-us/dr-phil-joerg-berchem

	Himmelweiter Unterschied
	Ideologie versucht die spirituelle Erfahrung in Begriffen einzusperren — Religion dagegen ist ein lebendiges Feuer, sie sollte sich nicht auf die Verehrung der Asche beschränken.
	Wenn Religion zur Ideologie wird
	Wenn Religion keine Ideologie ist
	Das innere Kriterium
	Jenseits von Religion und Ideologie
	Erste Erkenntnisse unserer Betrachtung
	Die Natur der Liebe
	Warum Liebe keine Ideologie sein kann
	Wenn „Liebe“ zum Dogma wird
	Die Liebe jenseits des Moralismus
	Fazit


