Samstag, 24. Januar 2026, 13:00 Uhr
~11 Minuten Lesezeit

Politisch wacher
Weltweiser

Der unlangst verstorbene Philosoph Jochen Kirchhoff deutete Bewusstsein und
Lebendigkeit als Grundeigenschaften des Seins und widersprach damit auch gangigen
naturwissenschaftlichen Lehrmeinungen.

von Jurgen Plich
Foto: Triff /Shutterstock.com

Am zweiten Weihnachtstag 2025 ist Jochen Kirchhoff



gestorben. Der Philosoph, der seit Jahren an der
Humboldt-Universitdt in Berlin lehrte und viele
Biicher schrieb, wurde wdhrend der sogenannten
Corona-Pandemie einer grifieren Offentlichkeit
bekannt — auch Menschen, die sich sonst nicht
unbedingt mit Philosophie beschdftigen. Denn in
Videos, zum Beispiel oft im Zwiegesprdch mit dem ja
ebenfalls leider schon verstorbenen Gunnar Kaiser,
bezog er klar Stellung gegen die desastrose,
lebensfeindliche Corona-Agenda.

Lebensfeindlich: Das ist ein erstes entscheidendes Stichwort. Was
ist eigentlich Leben, was ist Lebendigkeit? Das ist eine Kernfrage,
die Kirchhoff beschaftigte. Aber was ist denn das fir eine Frage?
Haben das die Naturwissenschaftler nicht langst geklart? Was sagt
uns denn die gangige Naturwissenschaft? Die erklart uns, dass das
Leben irgendwann und irgendwie zufallig aus dem toten Material
herausgewachsen ist. Allerdings: Warum und wer den Impuls dazu
gegeben hat, das interessiert die Naturwissenschaft nicht. Es mogen
irgendwelche chemischen Prozesse gewesen sein, die aus der toten

Materie plotzlich eine lebendige machten.

Die meisten modernen Menschen nehmen das so hin. Fur sie ist die
Frage nach dem Leben und warum es existiert ja auch ohne
Bedeutung; sie moge gern von weltfremden Denkern in staubigen
Universitatsseminaren diskutiert werden, habe aber sicher keinen
Einfluss auf das tagliche Leben. Das sagen uns ubrigens
interessanterweise auch die Kirchen und Religionsgemeinschaften.
Um mit den Worten eines evangelischen Superintendenten zu
sprechen: Die Kirchen seien gut beraten, es nicht besser wissen zu

wollen als die Naturwissenschaften.



Jochen Kirchhoff lehrte uns, dass diese Haltung ein verhangnisvoller
Irrtum ist. Er zeigte uns, wie man das Weltbild der modernen
Naturwissenschaft durchbrechen und zu neuen,
wirklichkeitsgemafsen Anschauungen vorstofSen kann. Damit haben
wir einen zweiten Begriff genannt, der fir Jochen Kirchhoff von

hochster Wichtigkeit war: Wirklichkeit. Konnen wir sie erkennen?

Nein, das konnen wir nicht, meint die Kathederphilosophie in der

Nachfolge von Immanuel Kant.

Aha, dann steht der Mensch also — gemdR der seit der
sogenannten Aufklédrung geltenden Lehre — in zweierlei
Hinsicht als isolierter Fremdling in der Welt da. Er steht
als lebendiges und mit Bewusstsein begabtes Wesen in
einer toten, mechanischen Umwelt, und er kann sich mit
dieser Umwelt auch nicht erkennend verbinden.

Diese isolierte Situation, die ist uns eigentlich nie bewusst, weil wir
uns schon langst an diese eigentlich perverse Lage gewohnt haben

— aber sie ist verhangnisvoll.

Ich selbst bin kein Philosoph, sondern Musiker. Deshalb muss dieser
Nachruf ein sehr personlicher werden, der nur beschreiben kann,
wie Jochen Kirchhoffs Denken mir geholfen hat, aus dieser Denk-
Misere herauszukommen und damit Probleme meines
Musikerdaseins zu losen. Ich bin iberzeugt, dass dieses Denken
anderen Menschen mit dhnlichen Problemen in ihrem Lebenskreis
auch ganz konkret helfen kann. Was nun mich betrifft: Ich schleppte
als Musiker seit Jahren und Jahrzehnten unbeantwortete Fragen mit
mir herum, auf die ich lediglich Ansatze zu Antworten hatte, auf die
ich aber durch die Beschaftigung mit Jochen Kirchhoffs

Gedankenwelt plotzlich echte Antworten bekommen habe.

Besser gesagt: Er hat mich mit seinen Gedanken ermutigt, meine

Antwort-Fragmente mutig weiterzudenken und mich zu trauen, sie



fiir wahr zu halten. Ich bekam nun Selbstbewusstsein an Stellen, wo
ich vorher unsicher und wankend war, an Stellen, wo ich immer
gedacht hatte: ,So muss es sich eigentlich verhalten®, wo ich mich
aber einer erdriickenden Schar von Gegnern gegentbersah, die
einen Mainstream reprasentierten, demgegenuber ich mich als
hoffnungsloser AufSenseiter fihlte. Wenn mir ein Kollege oder ein
Kritiker entgegenhielt, wie etwas — und zwar angeblich , objektiv*
beweisbar — zu spielen sei, dann zweifelte ich oft an meiner
eigentlich klar gefiihlten inneren Wahrheit. ,Ist die tragfahig
genug?“, fragte ich mich oft und traute mich zu wenig, diese
kraftvoll nach aufSen zu tragen. Daher litten so manche meiner
musikalischen Darbietungen an zu geringer Uberzeugungskraft.
Denn nur wenn der Musiker auf der Bithne und auch schon in der
Vorbereitung zu mehr als hundert Prozent von dem, was er tut,

uberzeugt ist, kann er sein Publikum tberzeugen.

Aus dem, was ich jetzt gerade aus meinem Musikerleben erzahlt
habe, gebeichtet habe sozusagen, geht im Umkehrschluss naturlich
hervor, dass das herkommliche, uns jahrzehntelang antrainierte
Denken eben vielfach angstliche, unentschlossene, unsichere
Menschen hervorbringt, die sich leicht manipulieren lassen. Dafiir

war in den letzten Jahren ,,Corona“ das beste Beispiel.

Gut, jetzt habe ich also aus eigener Berufserfahrung berichtet, wie
der Kirchhoff'sche Denkansatz das eigene Tun, und zwar ganz
praktisch in der taglichen Arbeit, befruchten kann. Ich will diese,
Jochen Kirchhoffs, Gedankenwelt nun, so gut ich kann, etwas zu

entfalten versuchen.

Fir mich war es ein Elementarerlebnis zu erfahren, dass Jochen
Kirchhoff die ganze Welt und das ganze Universum als lebendig
ansieht. Es hat ein wenig gedauert, bis ich verstand, was das
bedeutet. Schon frither hatte ich in Diskussionen mit meiner
Lebensgefahrtin, die seit jeher der Meinung war, auch Steine hatten

ein Bewusstsein, von solchen Gedanken gehort. Aber Kirchhoff hat



diese Gedanken nattrlich ganz anders entfaltet und in einen

Riesenzusammenhang gestellt.

Nun wurde mir also irgendwann schlagartig klar, dass
nur durch den Gedanken, dass alles lebendig ist — was
ja eine schiere Umkehrung unseres herkommlichen
Denkens bedeutet —, dass nur dadurch alle Urfragen,
die den Menschen beschdftigen, dass alles mit einem
Mal plausibel wird.

Die Frage, die die Menschen ja seit jeher interessiert: ,Wie kam das
Leben ins Universum?“ und die noch niemand beantworten konnte,
die wird plotzlich gegenstandslos, denn wenn alles immer schon
lebendig war, dann brauchte das Leben nicht als etwas Fremdes,
Neues in die bereits existierende tote Welt eingebaut zu werden.
Auf einmal wird klar: Leben, Lebendigkeit ist die Urkraft, durch die

das Universum uberhaupt nur existieren kann.

Man muss nattrlich bereit sein, sein Denken dergestalt vom Kopf
auf die FufSe zu stellen. Man muss die Frage: Wie definiert sich
Leben? anders beantworten, als wir das gewohnt sind. Ob etwas
lebendig ist oder nicht, kann sich nicht daran entscheiden, welche
Amino- oder Nukleinsduren irgendwo am Werke sind. Die Idee, die
dahintersteht, ist vielmehr die, dass ein lebendiges Geistiges
existieren muss, welches alles, was im Universum vorhanden ist,
formt und beseelt. Jochen Kirchhoff hilt also nichts, was existiert,
fur tot und starr, egal was es ist, und zwar nicht nur materielle
Elemente. Lebendig ist nach seiner Anschauung — um ein Beispiel
zu nennen — auch der Raum, in dem wir uns bewegen. Ich erlaube
mir zum besseren Verstindnis — und hoffe, dass ich Kirchhoff nicht
falsch interpretiere — einen Vergleich mit dem Sauerstoff, den wir
atmen. Den sehen wir nicht und spiren wir nicht; man konnte

meinen, es gebe ihn gar nicht, aber ohne ihn konnen wir nicht leben.

Auf einer hoheren Ebene verhalt es sich vielleicht mit dem Raum



ahnlich. Hatte er keine lebendige Qualitat, sondern ware wirklich,
wie wir glauben, nur eine tote Maf$einheit, dann konnten sich
Menschen eigentlich gar nicht begegnen. Es muss ja irgendeine
verbindende, lebendige Substanz geben, die ermoglicht, dass zwei
isolierte Einzelwesen sich als ihresgleichen erkennen und in Kontakt
miteinander gehen konnen. Ich will an dieser Stelle nicht weiter
uber diese Einzelheit reden; sie sei nur ein Beispiel fir die Idee der
Lebendigkeit im Kirchhoff'schen Sinne. Der ,Normalmensch® muss
uber einen solchen Gedanken moglicherweise langer meditieren,

bevor er sich einem — vielleicht — erschliefst.

Folgen wir aber Jochen Kirchhoff in diesem seinem wichtigsten
Grundgedanken der allumfassenden Lebendigkeit alles
Existierenden, dann andert sich unsere Weltanschauung radikal und
hilft uns, zu uns selbst zu kommen. Denn nun fallt ein Dogma der
uberkommenen Naturwissenschaft nach dem anderen in sich
zusammen: als Erstes die sogenannte Objektivitat, welche die
sogenannten Erkenntnisse der sogenannten Naturwissenschaft fir

sich beanspruchen.

Die Objektivitdt entpuppt sich bei ndherer Betrachtung
als Gefdngnis, als Fessel, die dem Lebendigen die Luft
abschniirt. Dieses, das Lebendige, will sich eigentlich
der Messbarkeit entziehen, soll aber trotzdem dort
eingesperrt werden. ,,Follow the Science*, diese in der
sogenannten Coronapandemie aufgekommene Parole
ist beispielhaft dafiir.

Da, wo alles lebendig ist, wird also auch das subjektive Empfinden
rehabilitiert, das in unserer vom materialistisch-mechanistischen
Denken beherrschten Welt aufs Schlimmste diskreditiert ist. Es gibt
ja in einem beliebigen modernen Diskurs kaum ein schlimmeres
Urteil tiber eine Auferung als das: Dies sei ja nur eine rein
»subjektive* Wahrnehmung. Jochen Kirchhoff verteidigt
leidenschaftlich die Subjekthaftigkeit des Menschen. Er halt sie

sogar fur einen Schlissel zum Verstandnis der Welt. Er sagt:



,Fur mich ist das Unverzichtbare bei jedwedem Naturverstiandnis die
Einbeziehung der lebendigen Subjekthaftigkeit meiner selbst (...) und
auch Unmittelbarkeit. Das heifst: Das, was wir unmittelbar erst
einmal empfinden auch in unserer Ichhaftigkeit, ist das Primdre, und
das kann man nicht ausklammern. Wenn man das tut, gibt es immer
den Punkt dann, wo man einen Salto mortale machen muss: Da sind
die dufderen Phdnomene, die objektive Welt, und da ist irgendwie
ratselhaft hineingeraten das Subjekt. Ich meine aber, dass diese
Verbindung nie verloren gehen darf. Das heifdt: Die Abkoppelung der
Phdnomene von der lebendigen Subjekthaftigkeit halte ich fir

desastros.”

Jochen Kirchhoff steht mit seinem Denken nicht im
luftleeren Raum, ist kein Fantast mit einer abseitigen
Sondermeinung, sondern fuBBt auf grofRen Denkern der
deutschen Geistesgeschichte. Goethe, Novalis, Schelling
sind seine Gewdhrsleute.

Und da es ja keine Zufélle gibt, will ich Thnen erzahlen, dass ich vor
drei Tagen beim Aufraumen auf eine alte Zeitschrift stiefs, die den
Namen Matrix 3000 tragt, und es war eine Ausgabe aus dem Jahr
2001. Ich schlage sie zufallig irgendwo auf und finde einen Text von

Hermes Trismegistos; mein Blick fallt auf folgende Textpassage:

,2Der Kosmos kann also fiihlen und denken. Seine Geftihle und
Gedanken aber sind von bestimmter Art und nur dem Kosmos eigen.
Nicht wie die menschlichen Gefiihle und Gedanken sind sie, sondern
ungleich viel machtvoller und von grofier Bestdndigkeit.
AusschliefSlich, um aus sich heraus zu formen und das Geformte
aufzuldsen, sind sie da. Denn der Kosmos ist Werkzeug des gottlichen
Willens. Gott schuf ithn, um die Samen von allem, das er ersonnen und
in sich bewahrte, zum Leben zu bringen. So ruft der Kosmos alles
durch seine Bewegung ins Leben. (...) Nichts gibt es im Kosmos, was

nicht in sich Leben erzeugen konnte, er ist der Ort, wo sich das Leben



befindet und auch der Schopfer allen Lebens.*

Jochen Kirchhoff forderte uns durch sein Dasein und durch sein
Wirken auf, uns endlich mit solch einem Vermachtnis zu
beschaftigen, das ungenutzt und unbeachtet — jedenfalls
weitgehend — in irgendwelchen Bibliotheken herumliegt, aber
Schatze zur Losung unserer heutigen Probleme birgt. Ausgehend
von Schelling, iber den er eine Biografie schrieb, sagte Jochen
Kirchhoff 2006 in demselben Interview, aus dem ich soeben schon

zitierte:

,2Der Mensch ist auch ein Teil der Natur, und er ist auch die ganze
Natur selbst. Und tiber seine Subjekthaftigkeit ist er im Prinzip in der
Lage, die Natur von innen zu verstehen. Das kann man sich an der
eigenen Leiblichkeit ja leicht vergegenwdrtigen. Man kann sagen: Ein
Ding wie der Tisch vor uns ist ein Aufdenobjekt, das muss nicht
unbedingt mit meiner Subjekthaftigkeit etwas zu tun haben. Aber
wenn ich mich selbst betrachte, wenn ich meine Hdnde betrachte,
metine Fifie, wenn ich mich in meiner Leiblichkeit empfinde, dann
habe ich mich sozusagen doppelt. Man hat sich selber doppelt, man hat
sich von innen durch die eigene Leiblichkeit und von aufien. Und ich
finde, da ist ein interessanter Ansatz, den man verallgemeinern darf.
Es ist legitim, hier Analogieschliisse zu machen. Die Natur hat ein
Innen und ein Auf3en; in unserer eigenen Leiblichkeit zeigt sich das
unaufhorlich, und das ist im Prinzip generell der Fall. Das heif3t, es
gibt immer ein Innen und ein Aufien, und der Mensch hat die
Moglichkeit, das Innen zu erschliefden, weil: Er ist drin. Schopenhauer
sagt: ,Er ist in der Festung der Welt. Der Mensch ist in der Festung der
Welt, er hat schon diese Festung immer tiberwunden. Wdihrend der
rezeptionistische Naturforscher mit grofsen Rammbocken und mit
irgendwelchen Zurustungen hoch technisierter Art immer versucht,
diese Festung von aufien einzunehmen, behaupte ich: Der Mensch ist
schon in der Festung drin und ist schon immer viel weiter als jeder

Zugang von aujsen.”



Wenn man diese Worte von 2006 hort, kann man sich leicht
vorstellen, wie entsetzt dieser Denker flinfzehn Jahre spater tiber
das Corona-Geschehen gewesen sein muss. Tiefer als wir anderen
muss er die Bedeutung der Katastrophe, die dies Geschehen fir die
Geistes- und damit Menschheitsgeschichte hat, erkannt haben. Da,
wo er den Punkt sah, von dem aus sich jeder Mensch einen Weg zur
Erkenntnis bahnen kann, namlich am eigenen Korper, an der
eigenen Leiblichkeit, die man, wie er ausfiihrte, von aufsen und von
innen kennt, gerade dort wurde nun der Weg zur Erkenntnis

abgeschnitten:

Dass der Mensch sich von innen kennt, wurde einfach
frech bestritten. Wer sich gesund fiihlte, dem wurde nun
im Namen der ,,objektiven* Wissenschaft ,,bewiesen*,
dass dieses sein richtiges, weil unmittelbares Empfinden
falsch, obsolet, irrig, wertlos sei — und die Mehrzahl der
Menschen glaubte das sogar und ignorierte das
Empfinden von der eigenen Leiblicheit von innen.

Wie soll nun die Menschheit noch einen Weg aus dem Gefangnis
dieser Scheinobjektivitat herausfinden, wenn die erste und
gleichzeitig letzte Bastion, wo die Verbindung zwischen Mensch und
Welt noch weitgehend intakt war, nun auch gestirmt wurde? Wie
sollen Menschen, denen nicht einmal die Souveranitit tiber ihren
eigenen Korper zugestanden wird und die diese auch noch freiwillig

abgeben, wie sollen solche Menschen sich befreien konnen?

Lieber Jochen Kirchhoff, angesichts dieser Geschehnisse haben Sie
nicht daran geglaubt, dass Ihre Philosophie in der Lage sein konnte,
sich durchzusetzen. Aber sie ist lebensnotwendig. Sie stellt unser
Denken vom Kopf auf die Fif3e; sie lasst uns erkennen, dass sich
Gott die Menschen als selbstbewusste, freie Subjekte vorgestellt hat
und nicht als Objekte, die hin- und hergeschoben werden konnen.
Danke dafiir.



Redaktionelle Anmerkung: Der Nachruf von Jurgen Plich auf
Jochen Kirchhoff ist bei Radio Miinchen auch als Audio

(https: / /www.youtube.com /watch?v=Y8vHPbpb6w4) verfugbar,

eingelesen vom Autor selbst. Der professionelle Pianist spielt zu
Ende des Beitrags noch ein Stiick von Robert Schumann, das er dem
Klassik-Liebhaber Kirchhoff widmet.

Jiirgen Plich, Jahrgang 1960, ist Konzertpianist und
bekannt geworden durch einzigartig gestaltete Konzerte
mit tiefgrindigen wie humorvollen, seridsen wie
allgemeinverstandlichen Hinflihrungen zur klassischen
Musik. Dabei zeigt er, wie die Musik in einen grofderen,
philosophischen, spirituellen, aber auch sozialen Kontext
eingebettet ist; sie entpuppt sich dadurch regelmalig als
hochaktuell. Davon ausgehend begann er zu schreiben
und Radiosendungen zu machen, insbesondere die
wochentliche Reihe ,,Eine Stunde Klassik“ bei Radio
Miinchen, die bis Ende 2025 lief. Beitrage zu Themen des
Geisteslebens veroffentlicht er in loser Folge auf seiner
Seite (https://www.selber-denken.eu) sowie weiterhin
bei Radio Miinchen. Informationen zu seinem
musikalischen Schaffen sind seiner Seite
Klavierspielkunst (https://www.klavierspielkunst.at/) zu
entnehmen.



https://www.youtube.com/watch?v=Y8vHPbpb6w4
https://www.selber-denken.eu
https://www.klavierspielkunst.at/

	Politisch wacher Weltweiser
	Der unlängst verstorbene Philosoph Jochen Kirchhoff deutete Bewusstsein und Lebendigkeit als Grundeigenschaften des Seins und widersprach damit auch gängigen naturwissenschaftlichen Lehrmeinungen.


