
Samstag, 24. Januar 2026, 13:00 Uhr
~11 Minuten Lesezeit

Politisch wacher
Weltweiser
Der unlängst verstorbene Philosoph Jochen Kirchhoff deutete Bewusstsein und
Lebendigkeit als Grundeigenschaften des Seins und widersprach damit auch gängigen
naturwissenschaftlichen Lehrmeinungen.

von Jürgen Plich 
Foto: Triff/Shutterstock.com

Am zweiten Weihnachtstag 2025 ist Jochen Kirchhoff



gestorben. Der Philosoph, der seit Jahren an der
Humboldt-Universität in Berlin lehrte und viele
Bücher schrieb, wurde während der sogenannten
Corona-Pandemie einer größeren Öffentlichkeit
bekannt — auch Menschen, die sich sonst nicht
unbedingt mit Philosophie beschäftigen. Denn in
Videos, zum Beispiel oft im Zwiegespräch mit dem ja
ebenfalls leider schon verstorbenen Gunnar Kaiser,
bezog er klar Stellung gegen die desaströse,
lebensfeindliche Corona-Agenda.

Die meisten modernen Menschen nehmen das so hin. Für sie ist die
Frage nach dem Leben und warum es existiert ja auch ohne
Bedeutung; sie möge gern von weltfremden Denkern in staubigen
Universitätsseminaren diskutiert werden, habe aber sicher keinen
Einfluss auf das tägliche Leben. Das sagen uns übrigens
interessanterweise auch die Kirchen und Religionsgemeinschaften.
Um mit den Worten eines evangelischen Superintendenten zu
sprechen: Die Kirchen seien gut beraten, es nicht besser wissen zu
wollen als die Naturwissenschaften.

Lebensfeindlich: Das ist ein erstes entscheidendes Stichwort. Was
ist eigentlich Leben, was ist Lebendigkeit? Das ist eine Kernfrage,
die Kirchhoff beschäftigte. Aber was ist denn das für eine Frage?
Haben das die Naturwissenschaftler nicht längst geklärt? Was sagt
uns denn die gängige Naturwissenschaft? Die erklärt uns, dass das
Leben irgendwann und irgendwie zufällig aus dem toten Material
herausgewachsen ist. Allerdings: Warum und wer den Impuls dazu
gegeben hat, das interessiert die Naturwissenschaft nicht. Es mögen
irgendwelche chemischen Prozesse gewesen sein, die aus der toten
Materie plötzlich eine lebendige machten.



Jochen Kirchhoff lehrte uns, dass diese Haltung ein verhängnisvoller
Irrtum ist. Er zeigte uns, wie man das Weltbild der modernen
Naturwissenschaft durchbrechen und zu neuen,
wirklichkeitsgemäßen Anschauungen vorstoßen kann. Damit haben
wir einen zweiten Begriff genannt, der für Jochen Kirchhoff von
höchster Wichtigkeit war: Wirklichkeit. Können wir sie erkennen?

Nein, das können wir nicht, meint die Kathederphilosophie in der
Nachfolge von Immanuel Kant.

Aha, dann steht der Mensch also — gemäß der seit der
sogenannten Aufklärung geltenden Lehre — in zweierlei
Hinsicht als isolierter Fremdling in der Welt da. Er steht
als lebendiges und mit Bewusstsein begabtes Wesen in
einer toten, mechanischen Umwelt, und er kann sich mit
dieser Umwelt auch nicht erkennend verbinden.

Diese isolierte Situation, die ist uns eigentlich nie bewusst, weil wir
uns schon längst an diese eigentlich perverse Lage gewöhnt haben
— aber sie ist verhängnisvoll.

Ich selbst bin kein Philosoph, sondern Musiker. Deshalb muss dieser
Nachruf ein sehr persönlicher werden, der nur beschreiben kann,
wie Jochen Kirchhoffs Denken mir geholfen hat, aus dieser Denk-
Misere herauszukommen und damit Probleme meines
Musikerdaseins zu lösen. Ich bin überzeugt, dass dieses Denken
anderen Menschen mit ähnlichen Problemen in ihrem Lebenskreis
auch ganz konkret helfen kann. Was nun mich betrifft: Ich schleppte
als Musiker seit Jahren und Jahrzehnten unbeantwortete Fragen mit
mir herum, auf die ich lediglich Ansätze zu Antworten hatte, auf die
ich aber durch die Beschäftigung mit Jochen Kirchhoffs
Gedankenwelt plötzlich echte Antworten bekommen habe.

Besser gesagt: Er hat mich mit seinen Gedanken ermutigt, meine
Antwort-Fragmente mutig weiterzudenken und mich zu trauen, sie



für wahr zu halten. Ich bekam nun Selbstbewusstsein an Stellen, wo
ich vorher unsicher und wankend war, an Stellen, wo ich immer
gedacht hatte: „So muss es sich eigentlich verhalten“, wo ich mich
aber einer erdrückenden Schar von Gegnern gegenübersah, die
einen Mainstream repräsentierten, demgegenüber ich mich als
hoffnungsloser Außenseiter fühlte. Wenn mir ein Kollege oder ein
Kritiker entgegenhielt, wie etwas — und zwar angeblich „objektiv“
beweisbar — zu spielen sei, dann zweifelte ich oft an meiner
eigentlich klar gefühlten inneren Wahrheit. „Ist die tragfähig
genug?“, fragte ich mich oft und traute mich zu wenig, diese
kraftvoll nach außen zu tragen. Daher litten so manche meiner
musikalischen Darbietungen an zu geringer Überzeugungskraft.
Denn nur wenn der Musiker auf der Bühne und auch schon in der
Vorbereitung zu mehr als hundert Prozent von dem, was er tut,
überzeugt ist, kann er sein Publikum überzeugen.

Aus dem, was ich jetzt gerade aus meinem Musikerleben erzählt
habe, gebeichtet habe sozusagen, geht im Umkehrschluss natürlich
hervor, dass das herkömmliche, uns jahrzehntelang antrainierte
Denken eben vielfach ängstliche, unentschlossene, unsichere
Menschen hervorbringt, die sich leicht manipulieren lassen. Dafür
war in den letzten Jahren „Corona“ das beste Beispiel.

Gut, jetzt habe ich also aus eigener Berufserfahrung berichtet, wie
der Kirchhoff'sche Denkansatz das eigene Tun, und zwar ganz
praktisch in der täglichen Arbeit, befruchten kann. Ich will diese,
Jochen Kirchhoffs, Gedankenwelt nun, so gut ich kann, etwas zu
entfalten versuchen.

Für mich war es ein Elementarerlebnis zu erfahren, dass Jochen
Kirchhoff die ganze Welt und das ganze Universum als lebendig
ansieht. Es hat ein wenig gedauert, bis ich verstand, was das
bedeutet. Schon früher hatte ich in Diskussionen mit meiner
Lebensgefährtin, die seit jeher der Meinung war, auch Steine hätten
ein Bewusstsein, von solchen Gedanken gehört. Aber Kirchhoff hat



diese Gedanken natürlich ganz anders entfaltet und in einen
Riesenzusammenhang gestellt.

Nun wurde mir also irgendwann schlagartig klar, dass
nur durch den Gedanken, dass alles lebendig ist — was
ja eine schiere Umkehrung unseres herkömmlichen
Denkens bedeutet —, dass nur dadurch alle Urfragen,
die den Menschen beschäftigen, dass alles mit einem
Mal plausibel wird.

Die Frage, die die Menschen ja seit jeher interessiert: „Wie kam das
Leben ins Universum?“ und die noch niemand beantworten konnte,
die wird plötzlich gegenstandslos, denn wenn alles immer schon
lebendig war, dann brauchte das Leben nicht als etwas Fremdes,
Neues in die bereits existierende tote Welt eingebaut zu werden.
Auf einmal wird klar: Leben, Lebendigkeit ist die Urkraft, durch die
das Universum überhaupt nur existieren kann.

Man muss natürlich bereit sein, sein Denken dergestalt vom Kopf
auf die Füße zu stellen. Man muss die Frage: Wie definiert sich
Leben? anders beantworten, als wir das gewohnt sind. Ob etwas
lebendig ist oder nicht, kann sich nicht daran entscheiden, welche
Amino- oder Nukleinsäuren irgendwo am Werke sind. Die Idee, die
dahintersteht, ist vielmehr die, dass ein lebendiges Geistiges
existieren muss, welches alles, was im Universum vorhanden ist,
formt und beseelt. Jochen Kirchhoff hält also nichts, was existiert,
für tot und starr, egal was es ist, und zwar nicht nur materielle
Elemente. Lebendig ist nach seiner Anschauung — um ein Beispiel
zu nennen — auch der Raum, in dem wir uns bewegen. Ich erlaube
mir zum besseren Verständnis — und hoffe, dass ich Kirchhoff nicht
falsch interpretiere — einen Vergleich mit dem Sauerstoff, den wir
atmen. Den sehen wir nicht und spüren wir nicht; man könnte
meinen, es gebe ihn gar nicht, aber ohne ihn können wir nicht leben.

Auf einer höheren Ebene verhält es sich vielleicht mit dem Raum



ähnlich. Hätte er keine lebendige Qualität, sondern wäre wirklich,
wie wir glauben, nur eine tote Maßeinheit, dann könnten sich
Menschen eigentlich gar nicht begegnen. Es muss ja irgendeine
verbindende, lebendige Substanz geben, die ermöglicht, dass zwei
isolierte Einzelwesen sich als ihresgleichen erkennen und in Kontakt
miteinander gehen können. Ich will an dieser Stelle nicht weiter
über diese Einzelheit reden; sie sei nur ein Beispiel für die Idee der
Lebendigkeit im Kirchhoff'schen Sinne. Der „Normalmensch“ muss
über einen solchen Gedanken möglicherweise länger meditieren,
bevor er sich einem — vielleicht — erschließt.

Folgen wir aber Jochen Kirchhoff in diesem seinem wichtigsten
Grundgedanken der allumfassenden Lebendigkeit alles
Existierenden, dann ändert sich unsere Weltanschauung radikal und
hilft uns, zu uns selbst zu kommen. Denn nun fällt ein Dogma der
überkommenen Naturwissenschaft nach dem anderen in sich
zusammen: als Erstes die sogenannte Objektivität, welche die
sogenannten Erkenntnisse der sogenannten Naturwissenschaft für
sich beanspruchen.

Die Objektivität entpuppt sich bei näherer Betrachtung
als Gefängnis, als Fessel, die dem Lebendigen die Luft
abschnürt. Dieses, das Lebendige, will sich eigentlich
der Messbarkeit entziehen, soll aber trotzdem dort
eingesperrt werden. „Follow the Science“, diese in der
sogenannten Coronapandemie aufgekommene Parole
ist beispielhaft dafür.

Da, wo alles lebendig ist, wird also auch das subjektive Empfinden
rehabilitiert, das in unserer vom materialistisch-mechanistischen
Denken beherrschten Welt aufs Schlimmste diskreditiert ist. Es gibt
ja in einem beliebigen modernen Diskurs kaum ein schlimmeres
Urteil über eine Äußerung als das: Dies sei ja nur eine rein
„subjektive“ Wahrnehmung. Jochen Kirchhoff verteidigt
leidenschaftlich die Subjekthaftigkeit des Menschen. Er hält sie
sogar für einen Schlüssel zum Verständnis der Welt. Er sagt:



„Für mich ist das Unverzichtbare bei jedwedem Naturverständnis die

Einbeziehung der lebendigen Subjekthaftigkeit meiner selbst (…) und

auch Unmittelbarkeit. Das heißt: Das, was wir unmittelbar erst

einmal empfinden auch in unserer Ichhaftigkeit, ist das Primäre, und

das kann man nicht ausklammern. Wenn man das tut, gibt es immer

den Punkt dann, wo man einen Salto mortale machen muss: Da sind

die äußeren Phänomene, die objektive Welt, und da ist irgendwie

rätselhaft hineingeraten das Subjekt. Ich meine aber, dass diese

Verbindung nie verloren gehen darf. Das heißt: Die Abkoppelung der

Phänomene von der lebendigen Subjekthaftigkeit halte ich für

desaströs.“

Jochen Kirchhoff steht mit seinem Denken nicht im
luftleeren Raum, ist kein Fantast mit einer abseitigen
Sondermeinung, sondern fußt auf großen Denkern der
deutschen Geistesgeschichte. Goethe, Novalis, Schelling
sind seine Gewährsleute.

Und da es ja keine Zufälle gibt, will ich Ihnen erzählen, dass ich vor
drei Tagen beim Aufräumen auf eine alte Zeitschrift stieß, die den
Namen Matrix 3000 trägt, und es war eine Ausgabe aus dem Jahr
2001. Ich schlage sie zufällig irgendwo auf und finde einen Text von
Hermes Trismegistos; mein Blick fällt auf folgende Textpassage:

„Der Kosmos kann also fühlen und denken. Seine Gefühle und

Gedanken aber sind von bestimmter Art und nur dem Kosmos eigen.

Nicht wie die menschlichen Gefühle und Gedanken sind sie, sondern

ungleich viel machtvoller und von großer Beständigkeit.

Ausschließlich, um aus sich heraus zu formen und das Geformte

aufzulösen, sind sie da. Denn der Kosmos ist Werkzeug des göttlichen

Willens. Gott schuf ihn, um die Samen von allem, das er ersonnen und

in sich bewahrte, zum Leben zu bringen. So ruft der Kosmos alles

durch seine Bewegung ins Leben. (...) Nichts gibt es im Kosmos, was

nicht in sich Leben erzeugen könnte, er ist der Ort, wo sich das Leben



befindet und auch der Schöpfer allen Lebens.“

Jochen Kirchhoff forderte uns durch sein Dasein und durch sein
Wirken auf, uns endlich mit solch einem Vermächtnis zu
beschäftigen, das ungenutzt und unbeachtet — jedenfalls
weitgehend — in irgendwelchen Bibliotheken herumliegt, aber
Schätze zur Lösung unserer heutigen Probleme birgt. Ausgehend
von Schelling, über den er eine Biografie schrieb, sagte Jochen
Kirchhoff 2006 in demselben Interview, aus dem ich soeben schon
zitierte:

„Der Mensch ist auch ein Teil der Natur, und er ist auch die ganze

Natur selbst. Und über seine Subjekthaftigkeit ist er im Prinzip in der

Lage, die Natur von innen zu verstehen. Das kann man sich an der

eigenen Leiblichkeit ja leicht vergegenwärtigen. Man kann sagen: Ein

Ding wie der Tisch vor uns ist ein Außenobjekt, das muss nicht

unbedingt mit meiner Subjekthaftigkeit etwas zu tun haben. Aber

wenn ich mich selbst betrachte, wenn ich meine Hände betrachte,

meine Füße, wenn ich mich in meiner Leiblichkeit empfinde, dann

habe ich mich sozusagen doppelt. Man hat sich selber doppelt, man hat

sich von innen durch die eigene Leiblichkeit und von außen. Und ich

finde, da ist ein interessanter Ansatz, den man verallgemeinern darf.

Es ist legitim, hier Analogieschlüsse zu machen. Die Natur hat ein

Innen und ein Außen; in unserer eigenen Leiblichkeit zeigt sich das

unaufhörlich, und das ist im Prinzip generell der Fall. Das heißt, es

gibt immer ein Innen und ein Außen, und der Mensch hat die

Möglichkeit, das Innen zu erschließen, weil: Er ist drin. Schopenhauer

sagt: ‚Er ist in der Festung der Welt.‘ Der Mensch ist in der Festung der

Welt, er hat schon diese Festung immer überwunden. Während der

rezeptionistische Naturforscher mit großen Rammböcken und mit

irgendwelchen Zurüstungen hoch technisierter Art immer versucht,

diese Festung von außen einzunehmen, behaupte ich: Der Mensch ist

schon in der Festung drin und ist schon immer viel weiter als jeder

Zugang von außen.“



Wenn man diese Worte von 2006 hört, kann man sich leicht
vorstellen, wie entsetzt dieser Denker fünfzehn Jahre später über
das Corona-Geschehen gewesen sein muss. Tiefer als wir anderen
muss er die Bedeutung der Katastrophe, die dies Geschehen für die
Geistes- und damit Menschheitsgeschichte hat, erkannt haben. Da,
wo er den Punkt sah, von dem aus sich jeder Mensch einen Weg zur
Erkenntnis bahnen kann, nämlich am eigenen Körper, an der
eigenen Leiblichkeit, die man, wie er ausführte, von außen und von
innen kennt, gerade dort wurde nun der Weg zur Erkenntnis
abgeschnitten:

Dass der Mensch sich von innen kennt, wurde einfach
frech bestritten. Wer sich gesund fühlte, dem wurde nun
im Namen der „objektiven“ Wissenschaft „bewiesen“,
dass dieses sein richtiges, weil unmittelbares Empfinden
falsch, obsolet, irrig, wertlos sei — und die Mehrzahl der
Menschen glaubte das sogar und ignorierte das
Empfinden von der eigenen Leiblicheit von innen.

Wie soll nun die Menschheit noch einen Weg aus dem Gefängnis
dieser Scheinobjektivität herausfinden, wenn die erste und
gleichzeitig letzte Bastion, wo die Verbindung zwischen Mensch und
Welt noch weitgehend intakt war, nun auch gestürmt wurde? Wie
sollen Menschen, denen nicht einmal die Souveränität über ihren
eigenen Körper zugestanden wird und die diese auch noch freiwillig
abgeben, wie sollen solche Menschen sich befreien können?

Lieber Jochen Kirchhoff, angesichts dieser Geschehnisse haben Sie
nicht daran geglaubt, dass Ihre Philosophie in der Lage sein könnte,
sich durchzusetzen. Aber sie ist lebensnotwendig. Sie stellt unser
Denken vom Kopf auf die Füße; sie lässt uns erkennen, dass sich
Gott die Menschen als selbstbewusste, freie Subjekte vorgestellt hat
und nicht als Objekte, die hin- und hergeschoben werden können.
Danke dafür.



Redaktionelle Anmerkung: Der Nachruf von Jürgen Plich auf
Jochen Kirchhoff ist bei Radio München auch als Audio
(https://www.youtube.com/watch?v=Y8vHPbpb6w4) verfügbar,
eingelesen vom Autor selbst. Der professionelle Pianist spielt zu
Ende des Beitrags noch ein Stück von Robert Schumann, das er dem
Klassik-Liebhaber Kirchhoff widmet.

Jürgen Plich, Jahrgang 1960, ist Konzertpianist und
bekannt geworden durch einzigartig gestaltete Konzerte
mit tiefgründigen wie humorvollen, seriösen wie
allgemeinverständlichen Hinführungen zur klassischen
Musik. Dabei zeigt er, wie die Musik in einen größeren,
philosophischen, spirituellen, aber auch sozialen Kontext
eingebettet ist; sie entpuppt sich dadurch regelmäßig als
hochaktuell. Davon ausgehend begann er zu schreiben
und Radiosendungen zu machen, insbesondere die
wöchentliche Reihe „Eine Stunde Klassik“ bei Radio
München, die bis Ende 2025 lief. Beiträge zu Themen des
Geisteslebens veröffentlicht er in loser Folge auf seiner
Seite (https://www.selber-denken.eu) sowie weiterhin
bei Radio München. Informationen zu seinem
musikalischen Schaffen sind seiner Seite
Klavierspielkunst (https://www.klavierspielkunst.at/) zu
entnehmen.

https://www.youtube.com/watch?v=Y8vHPbpb6w4
https://www.selber-denken.eu
https://www.klavierspielkunst.at/

	Politisch wacher Weltweiser
	Der unlängst verstorbene Philosoph Jochen Kirchhoff deutete Bewusstsein und Lebendigkeit als Grundeigenschaften des Seins und widersprach damit auch gängigen naturwissenschaftlichen Lehrmeinungen.


