
Mittwoch, 28. Januar 2026, 15:00 Uhr
~13 Minuten Lesezeit

Spirituelle Verführung
Traumatisierte Menschen sind anfällig für esoterische Heilsversprechen, denn oft
ersetzen übersinnliche Konzepte das Fühlen der schmerzhaften Wahrheit.

von Birgit Assel 
Foto: Marc Andreu/Shutterstock.com

Es ist kein Zufall, dass immer mehr Menschen
spirituelle Coachings, mediale Heilversprechen,
Channelings, „Lichtarbeit“ und kostenintensive
Bewusstseinstrainings aufsuchen. Es ist auch kein



Zufall, dass viele von ihnen eine traumatische
Lebensgeschichte haben. Sie suchen nicht nach Magie
— sie suchen nach Orientierung. Nicht nach Esoterik —
sondern nach Halt. Nicht nach Engeln — sondern nach
jemandem, der sie endlich bedingungslos liebt. Eine
Analyse aus Sicht der Identitätsorientierten
Traumatheorie und Therapie (IoPT) nach Prof. Dr.
Franz Ruppert.

Heute tauchen Gefühle auf, für die es damals keinen Platz und keine
Zeit gab — und genau dort werden spirituelle Angebote plötzlich zur
vermeintlichen Antwort. Unsere Sensibilität ist kein Fehler — sie ist
der Preis dafür, dass wir endlich fühlen können. Und genau dort
wird sie manipulierbar.

Traumatisierung schafft ein Vakuum —
und Spiritualität füllt es

In der Identitätsorientierten Psychotraumatherapie sprechen wir
von psychischer Spaltung. Doch Spaltung ist nicht immer gleich —
sie hat unterschiedliche Auslöser.

Nicht Naivität öffnet Türen für spirituelle Versprechen, sondern
die Tatsache, dass wir in einer anderen Zeit leben als unsere Eltern
und Großeltern. Frühere Generationen hatten keine Kapazität für
Selbsterfahrung oder Spiritualität. Sie mussten arbeiten,
funktionieren — und wenn sie religiös waren, gingen sie in die
Kirche.



Ein Monotrauma — ein Unfall, Überfall oder eine Naturkatastrophe
— kann das Leben in ein Davor und ein Danach teilen. Die Identität
hatte ein sicheres Fundament, auf das zurückgegriffen werden kann,
auch wenn dieses erschüttert ist.

Ein komplexes Trauma — oder Bindungstrauma —
entsteht nicht durch ein einzelnes schockierendes
Ereignis, sondern durch eine Realität, in der Bindung
gleichzeitig gebraucht wird und gefährlich ist. Es
beginnt oft von Lebensbeginn an, lange bevor es Worte
gibt. Hier gibt es kein Davor. Keine sichere Basis, aus
der ein Danach entstehen könnte.

Die Bedrohung geht von den Bindungsmenschen — den Eltern —
aus, die eigentlich Liebe, Halt und Geborgenheit geben müssten.
Was Schutz sein sollte, wird zur Quelle von Ohnmacht, Angst,
Hilflosigkeit und oftmals Todesangst. Das bedeutet: Die Psyche ist
von Beginn an fragmentiert.

Und damit das Kind nicht stirbt, baut die Psyche ein
Ersatzfundament: Überlebensstrategien, die Sicherheit simulieren,
wo keine war. So verschieben sich die inneren Koordinaten:

• Abhängigkeit fühlt sich an wie Orientierung.

• Nähe fühlt sich an wie Gefahr.

• Autonomie fühlt sich an wie Verlust.

• Entscheidung fühlt sich an wie Schuld.

Traumaanteil:
eingefrorene Ohnmacht, Überflutung, Hilflosigkeit, Todesangst

Überlebensanteile:
Kontrolle, Funktionieren, Idealisieren, Durchhalten, Retten, sich
retten lassen, Illusionsbildung



Gesunde Strukturen:
sind intakt, können erinnern, fühlen, mitfühlen — aber sie werden
blockiert.
Nicht aus Schwäche, sondern aus Schutz. Denn die
Überlebensanteile glauben weiterhin:

„Nicht fühlen ist Rettung.

Erinnern zerstört Bindung.“

Spirituelle Räume als emotionaler
Ersatz

In vielen spirituellen Kontexten geht es nicht darum, nichts zu
fühlen — im Gegenteil:
Es geht darum, etwas anderes zu fühlen als das, was das realistische
Erleben war. Es entsteht ein emotionaler Ersatzraum:

• „Fühl nicht den Schmerz — fühl die bedingungslose Liebe.“

• „Fühl nicht die Ohnmacht — fühl, dass du geführt bist.“

• „Fühl nicht deine Geschichte — fühl die Einheit des Universums.“

• „Es gibt keine Trennung, es gibt nur Licht.“

Das klingt wie Heilung — und kann sich anfangs auch so anfühlen.
Doch es ist ein Ausweichmanöver: Fühlen findet statt, aber nicht
dort, wo es hingehört — in die Kindheit, an den Ursprung des
Schmerzes. Die traumatischen Gefühle bleiben abgespalten,
während spirituelle Gefühle ihre Stelle einnehmen. Nicht aus
Täuschung, sondern aus Schutz.

Warum das aus IoPT-Sicht relevant ist



Für die IoPT ist das keine „Lüge“ oder „Dummheit“, sondern ein
Schutzprinzip:

• kosmische Liebe statt Bindungsschmerz

• „Ich bin geführt“ statt „Ich war allein“

• Licht statt Ohnmacht

• spirituelle Praktiken statt Erinnerung

Es ist ein Versuch, Halt zu finden, ohne die eigentlichen Ursachen
zu berühren. Eine weitere Überlebensstrategie, die sich wie eine
Lösung anfühlt, aber nur eine weitere Illusion ist.

Zwischen Absicht und Wirkung —
warum „gut gemeint“ gefährlich
werden kann

In der öffentlichen Debatte entsteht schnell die Frage: „Täuschen
solche spirituellen Kräfte bewusst — oder meinen sie es eigentlich
gut?“

Aus traumatherapeutischer Sicht ist diese Frage zu kurz gegriffen.
Es geht weniger darum, was jemand will, sondern was sein Handeln
bewirkt.

Viele Menschen, die spirituelle Heilversprechen geben, handeln
nicht aus Bosheit, sondern aus eigener Not. Sie haben oft selbst
traumatische Erfahrungen gemacht, die nie wirklich gefühlt oder
erinnert werden konnten. Was nach „Berufung“, „Erleuchtung“ oder
„höherer Aufgabe“ klingt, ist innerpsychisch oftmals etwas anderes:



• eine Überlebensstrategie, die vermeintlichen Sinn statt Schmerz
produziert,

• ein Identitätsersatz, weil eine ehrliche Beziehung zum eigenen
Selbst fehlt,

• eine Stabilisierung über Bewunderung, weil Bindung nicht sicher
fühlbar ist.

Dann entsteht keine Manipulation aus Kalkül — sondern aus
Blindheit gegenüber der eigenen Geschichte. Und deshalb kann das
Ergebnis für Suchende hochgefährlich sein.

Es gibt aber auch Systeme — Gruppen, Bewegungen,
Online-Coachings —, in denen die emotionale
Bedürftigkeit traumatisierter Menschen bewusst
genutzt wird: für Geld, Einfluss, Loyalität oder
Selbsterhöhung.

Hier geht es nicht mehr um Orientierung, sondern um
Bindungskontrolle. Nicht mehr um Integration, sondern um
Zugehörigkeit als Währung. Beide Fälle — das unbewusste „Helfen“
und das bewusste Ausnutzen — haben dieselbe Wirkung: Menschen
werden abhängig statt frei.

Aus IoPT-Sicht hat das eine klare Struktur:

• Der „Heiler“ bleibt die Rettung, damit der Klient nicht fühlt.

• Der „Seher“ bleibt die Autorität, damit Zweifel keinen Platz haben
und die Abhängigkeit bestehen bleibt.

• Der „Erleuchtete“ bleibt das Ideal, damit Entwicklung nicht
stattfindet.

• Der gefährlichste Satz ist: „Ich weiß, was du brauchst — ich habe die
Lösung für deine Probleme.“

Weil in diesem Satz eine alte Dynamik aktiviert wird:



Ich ordne mich unter, damit ich nicht verliere.

Ich glaube dir mehr als mir, damit ich dazugehören darf.

Ich gebe die Verantwortung ab, damit der Schmerz nicht fühlbar
wird.

Spiritualität wird dann nicht zum Weg in die Freiheit, sondern zur
Fortsetzung der alten Gefangenschaft — nur in schöneren Worten.
Nicht alle, die führen, wollen verführen. Aber viele führen in
Illusionen — ohne dass es ihnen bewusst ist. Und traumatisierte
Menschen folgen, weil ihnen das Fundament für Halt, Orientierung
und sichere Bindung fehlt. Ohne eigene ehrliche Beziehung zu sich
selbst entsteht keine Verantwortung — weder spirituell noch
therapeutisch.

Spirituelle Wege als Fortsetzung der
Überlebensstrategie

Viele spirituelle Narrative sind keine bewussten Täuschungen,
sondern unbewusste Abwehrmuster. Sie wirken wie psychische
Schmerzmittel:

• Karma statt Konfrontation

• Licht statt Erinnerung

• Vergebung statt Grenzsetzung

• „Alles geschieht aus einem Grund“ statt „Mir wurde Unrecht getan“

• „Ich habe es mir ausgesucht“ statt „Ich wurde verletzt“

• „Ich muss höher schwingen“ statt „Ich brauche Halt“

Das Problem ist nicht Spiritualität. Das Problem ist ihre Funktion:



Sie ersetzt Kontakt durch Bedeutung, und Integration durch Selbst-
Erhöhung. Traumapsychologisch ist das nichts anderes als eine
spirituell verkleidete Überlebensstruktur.

Zwischen Überleben und Wahrheit —
was uns wirklich steuert

Damit wird verständlich, warum spirituelle Heilsversprechen so
wirksam sein können. Sie treffen nicht auf „Naivität“, sondern auf
innere Strukturen, die einmal das Überleben gesichert haben — und
darum bis heute bestimmen. In entscheidenden Momenten
übernehmen nicht die gesunden Ich-Funktionen die Führung,
sondern die Überlebensstrukturen.

Nicht, weil sie die Gegenwart realistisch einschätzen, sondern weil
sie jede Irritation innerlich mit „damals“ verwechseln.

Die innere Logik lautet:

Fühlen könnte gefährlich sein.
Erinnern könnte Bindung zerstören.
Wahrheit könnte Verlust bedeuten.

Der Zugang zu den gesunden Strukturen ist damit nicht verloren —
sondern blockiert. Und zwar aus Schutz. Die Überlebensstrukturen
haben einmal das Unmögliche möglich gemacht: Sie haben das
Überleben gesichert, als nichts anderes ging. Deshalb lassen sie den
Kontakt zu Wahrheit, Gefühl oder Erinnerung nicht zu, solange die
Vergangenheit unbewusst in der Gegenwart wirkt.



• Die Trauma-Anteile reagieren mit Erstarrung, Ohnmacht,
Hilflosigkeit oder Panik.

• Die Überlebensstrukturen handeln blind, schnell und
eindimensional: kontrollieren, funktionieren, bagatellisieren,
idealisieren, fühlen sich selbst als Retter oder wollen sich retten
lassen.

• Die gesunden Strukturen sind da — aber sie kommen nicht durch.
Sie werden übertönt. Was sie spüren, wandert oft in den Körper:
Schlaflosigkeit, Unruhe, diffuse Angst, Symptome ohne Befund. Der
Körper erinnert, wenn die Sprache fehlt.

Deshalb geht es in der traumatherapeutischen Arbeit nicht darum,
Überlebensstrukturen zu „entlarven“ oder zu bekämpfen. Wer sie
herabsetzt oder weghaben will, erlebt Boykott, Rückzug oder
Therapieabbruch — nicht aus Trotz, sondern aus Loyalität zu einem
früheren Überleben.

IoPT heißt: nicht gegen die Überlebensstrukturen — sondern mit
ihnen.Die Betroffenen brauchen nicht Überzeugung, sondern
Sicherheit. Die innere Wende beginnt dort, wo ein Mensch erstmals
sagen kann:

„Damals war ich klein. Heute bin ich erwachsen.

Damals war ich allein. Heute bin ich nicht allein.

Ich habe heute Ressourcen, die ich damals nicht hatte.“

Erst dann kann Integration beginnen — nicht gegen die
Vergangenheit, sondern mit der Wahrheit über sie.

Kinder, die zu Engeln wurden —
Parentifizierung im spirituellen System

Es gibt Familien, in denen Kinder nicht einfach Kinder sein dürfen.
Stattdessen werden sie zu etwas gemacht, das sie nie hätten sein



dürfen: Heiler. Retter. Trösterinnen. Alte Seelen. „Lichtträger“, die
die Familie „energetisch halten“. Auf den ersten Blick klingt das
liebevoll. Innerpsychisch ist es eine Überforderung, die den Kern
eines Bindungstraumas trifft.

Parentifizierung bedeutet: Ein Kind übernimmt
Aufgaben, die eigentlich von Erwachsenen übernommen
werden müssten — emotional, psychisch oder spirituell.
Nicht, weil es „besonders“ ist, sondern weil niemand da
war, der Verantwortung übernommen hat.

In spirituell aufgeladenen Familiensystemen wird das oft nicht als
Überforderung gesehen, sondern verklärt:

• „Du bist eine alte Seele.“

• „Du hast besondere Gaben.“

• „Du bist hier, um uns zu heilen.“

• „Du musst diese Familie retten.“

Für die Psyche eines Kindes bedeutet das:

• Es verliert seinen Platz als Kind.

• Es verzichtet auf eigene Bedürfnisse, um Bindung nicht zu verlieren.

• Es überhöht die Eltern, um die Realität nicht fühlen zu müssen.

Und so entsteht eine gefährliche Dynamik:

Spiritualität wird genutzt, um eine Zumutung zu verpacken — und
eine Überforderung zu idealisieren.

Psychologisch heißt das:

„Ich halte euch, damit ich nicht verloren gehe.“



Spirituell klingt es dann so:

„Ich habe eine Aufgabe, ich bin Licht, ich bin hier für euch.“

Dabei trägt das Kind nicht Licht — es trägt die Angst der
Erwachsenen.

Wenn Spiritualität zur Notlösung wird
— und warum das erst einmal eine
Rettung sein kann

In meine Praxis kommen viele Menschen, für die Spiritualität oder
Esoterik nicht Verirrung war, sondern zunächst Rettung. Nicht
Rettung im Sinne von Integration — sondern Rettung vor dem
Schlimmsten: vor dem Aufgeben, vor Suizidgedanken, vor
Selbstverletzung, vor Essstörungen, Dissoziation oder
Substanzgebrauch.

Für einige war die Hinwendung zu „etwas Höherem“ die einzige
Möglichkeit, seelisch weiterzuleben, als der Körper längst an der
Grenze war. Sie schützte vor dem Abgrund — aber sie führte nicht
zurück ins Leben. Denn die Ursachen blieben im Unbewussten, und
die Gefahr eines Rückfalls blieb bestehen.

Ich erinnere mich an eine Klientin, die eine gewaltgeprägte Kindheit
überlebt hat. Mehrere Nahtoderfahrungen, Verlust geliebter
Menschen — eine Realität, die für ein Kind nicht auszuhalten war.
Ihr Bewusstsein musste sich „erweitern“, um nicht zu zerbrechen.
Sie entwickelte etwas, das ich den „sechsten Sinn“ nenne — ein
hochsensibles Frühalarmsystem. Bereits auf dem Heimweg von der
Schule spürte sie, was sie zu Hause erwarten würde. Ein
Navigationssystem, das kein Kind haben sollte — aber eines, das ihr
Überleben sicherte.



Denn wie soll ein Kind emotional verarbeiten, dass der Mensch, der
Schutz geben soll, zur Gefahr wird? Dass Liebe gebraucht wird —
und Gewalt bringt? Dass Bindung lebensnotwendig ist — und
gleichzeitig bedrohlich?

Das Entscheidende war: Die Klientin erinnerte die
Ereignisse — aber nicht die Gefühle. Erinnerung ohne
Fühlen ist kein Zugang, sondern Gefangenschaft.

Als Kind wären die Gefühle nicht aushaltbar gewesen. Also trennt
die Psyche. Die Erinnerung bleibt. Die Gefühle gehen „unter
Verschluss“. Nicht als Fehler — sondern als Rettung. Was bleibt, ist
das Frühwarnsystem, das überall Gefahr wittert.

Dieser sechste Sinn, der in der Kindheit überlebenswichtig war,
wird im Erwachsenenleben zur Last. Sie nahm Spannungen wahr,
die andere nicht bemerkten. Sie spürte Konflikte, bevor sie sichtbar
wurden. Grenzenlosigkeit zeigte sich nicht als Offenheit, sondern
als Überforderung. Ihr Körper reagierte, weil seelische Abgrenzung
nie gelernt werden konnte.

Sie wollte nicht mehr wahrnehmen, was bei anderen los ist. Sie
wollte spüren, wer sie selbst ist. Nicht Verbindung als
Verschmelzung — sondern als Grenze. Nicht Intuition als Alarm —
sondern als Orientierung. Später, in der Therapie, sagte sie einen
Satz, der den Kern trifft:

„Mein Wissen, meine Erinnerungen und mein sechster Sinn haben

mich gerettet. Aber ohne meine Gefühle bin ich nicht lebendig.“

Und genau hier liegt die Gefahr:

Dieser „sechste Sinn“ kann missbraucht werden — von anderen und
von einem selbst. Er kann als „Hellsicht“,



„Bewusstseinserweiterung“ oder „Seelenauftrag“ verklärt werden.

Manche beginnen zu glauben, sie seien außergewöhnlich begabt.
Andere bekommen es eingeredet. Aber in Wirklichkeit war es oft
nichts weiter als Überleben — und der Preis war, sich selbst nicht
mehr spüren zu können.

Wenn Spiritualität Täterloyalität stützt

Viele spirituelle Erzählungen sind unbewusste Loyalitätsbande:

• „Sie wussten es nicht besser“ — schützt Täter vor Verantwortung.

• „Ich vergebe dir, damit ich frei bin“ — ersetzt Realität durch Moral.

• „Es hat mich stärker gemacht“ — adelt erlittene Gewalt.

• „Ich heile mich, dann heile ich automatisch die anderen“ — klingt
spirituell, ist aber magisches Denken. Es überspringt das
Bindungstrauma und verwechselt Verantwortung mit Erlösung.

In der IoPT nennen wir das Täterloyalität: Nicht weil der Mensch
Täter wäre, sondern weil er die Wahrheit nicht fühlen durfte, um
Bindung nicht zu verlieren.

Esoterische Verklärung kann so zur modernen Form einer alten
Dynamik werden: Ich schütze die Täter — indem ich mich selbst
aufgebe.

Warum „Aufwachen“ oft Flucht statt
Erwachen ist

Viele spirituelle Bewegungen verkaufen „Bewusstsein“ — aber
umgehen Bewusstwerdung. Sie sprechen von Schattenarbeit, aber



meiden die Schatten aus der Kindheit. Sie versprechen Freiheit, aber
verlangen Anpassung. Sie reden von Selbstermächtigung, aber
fördern Abhängigkeit. Wer nie fühlen durfte, sucht Bedeutung statt
Erfahrung. Wer nie sicher war, sucht Erlösung statt Beziehung. Wer
nie gesehen wurde, sucht Bewunderung statt Begegnung.

Nicht Spiritualität ist das Problem — sondern wenn sie den Platz
einnimmt, an dem eigentlich die traumatische Wahrheit gefühlt
werden müsste.

Spirituelle Heilsangebote sind kein
Zufall — sie folgen Bindungslogik

Viele spirituelle und esoterische Räume funktionieren — unbewusst
— wie dysfunktionale Familiensysteme:

• eine Leitfigur, die Wahrheit definiert und damit Orientierung
verspricht,

• eine Gruppe, die Zugehörigkeit mit Loyalität verwechselt,

• ein Versprechen von Heilung ohne Erinnerung, Transformation ohne
Schmerz,

• eine Sprache, in der Zweifel als Störung gilt und Abweichung
pathologisiert wird.

Nicht, weil dort Menschen „böse“ Absichten hätten. Sondern weil
das System dieselbe Logik reproduziert, die viele aus ihrer Herkunft
kennen:

Anpassung bedeutet Zugehörigkeit. Zweifel bedeutet Gefahr.
Eigenständigkeit bedeutet Verlust.

Was spirituell wirkt, ist oft psychologisch. Was als Bewusstsein
verkauft wird, ist oft Abwehr. Was wie Erwachen klingt, ist häufig



ein Wiederholen alter Muster.
Das ist eine Vertiefung des Bindungstraumas — nur im neuen
Gewand, mit neuen Protagonisten.

Eine andere Form von Spiritualität ist
möglich

Es geht nicht darum, spirituelle Wege zu verurteilen. Es geht darum,
zu unterscheiden:

• „Ich fühle mich“ versus „Ich transzendiere das.“

• „Ich setze Grenzen“ versus „Ich vergebe einfach alles.“

• „Ich erinnere, was war“ versus „Ich war früher jemand anderes.“

• „Ich bin da“ versus „Ich bin schon weiter.“

Gesunde Spiritualität flieht nicht aus der Wirklichkeit. Sie bringt uns
dorthin zurück. Nicht in den Himmel. Sondern auf den Boden der
Realität.

Schluss

Menschen suchen Spiritualität nicht, weil sie naiv sind — sondern
weil sie verletzt wurden. Und genau deshalb braucht es Räume, die
nicht verführerisch sind, sondern verantwortungsvoll. Spiritualität
wird dann reif, wenn sie nicht als Ersatz für Integration dient,
sondern als Begleiterin von Wahrheit.

Nicht: „Du bist schon heil.“ Sondern: „Du hast überlebt, jetzt ist
Integration möglich.“



Nicht: „Licht reicht.“ Sondern: „Du bist nicht mehr abhängig, du hast
heute gesunde Handlungskompetenzen.“

Nicht: „Du brauchst mich.“ Sondern: „Du trägst die Verantwortung
— und wenn du möchtest, begleite ich dich.“

Trauma-Integration bedeutet, in die eigene Identität zu finden. Die
eigene Identität bedeutet: Ich bin die Summe all meiner bewussten
und unbewussten Erfahrungen seit Beginn meines Lebens. Dazu
gehören die schlimmen Erlebnisse genauso wie die schönen, nichts
davon darf fehlen.

Heilung heißt nicht, dass das Trauma nicht mehr
existiert, sondern dass das Trauma nicht mehr mein
Leben bestimmt.

Birgit Assel ist Diplom-Sozialpädagogin und
Traumatherapeutin mit eigener Praxis seit 1998. Seit
2006 arbeitet sie mit dem Schwerpunkt
Identitätsorientierte Psychotraumatherapie (IoPT) nach
Prof. Dr. Franz Ruppert. Seit 2009 bietet sie
Weiterbildungen, Aufbaukurse und Supervisionen an –
nicht nur für Fachkräfte, sondern für alle Menschen, die
sich selbst besser verstehen und ihre persönliche
Geschichte bewusster erkunden möchten. Gemeinsam
mit ihrer Tochter Lara Fischer gestaltet sie den Mutter-
Tochter-Podcast „Wer bin ich? Früh verletzt, spät
verstanden
(https://www.youtube.com/@WerBinIchLaraundBirgit)“,
in dem sie über frühe Verletzungen,
generationsübergreifende Dynamiken und heilsame
Erkenntnisse sprechen. Weitere Informationen sind unter

https://www.youtube.com/@WerBinIchLaraundBirgit


www.igtv.de (http://www.igtv.de) zu finden.

http://www.igtv.de

	Spirituelle Verführung
	Traumatisierte Menschen sind anfällig für esoterische Heilsversprechen, denn oft ersetzen übersinnliche Konzepte das Fühlen der schmerzhaften Wahrheit.
	Traumatisierung schafft ein Vakuum — und Spiritualität füllt es
	Spirituelle Räume als emotionaler Ersatz
	Warum das aus IoPT-Sicht relevant ist
	Zwischen Absicht und Wirkung — warum „gut gemeint“ gefährlich werden kann
	Spirituelle Wege als Fortsetzung der Überlebensstrategie
	Zwischen Überleben und Wahrheit — was uns wirklich steuert
	Kinder, die zu Engeln wurden — Parentifizierung im spirituellen System
	Wenn Spiritualität zur Notlösung wird — und warum das erst einmal eine Rettung sein kann
	Wenn Spiritualität Täterloyalität stützt
	Warum „Aufwachen“ oft Flucht statt Erwachen ist
	Spirituelle Heilsangebote sind kein Zufall — sie folgen Bindungslogik
	Eine andere Form von Spiritualität ist möglich
	Schluss


