
Mittwoch, 21. Januar 2026, 14:00 Uhr
~20 Minuten Lesezeit

Verlorene Wurzeln
Im Manova-Exklusivgespräch erklärt die palästinensische Friedensaktivistin A’ida Al-
Shibli die Bedeutung unserer Wurzeln für den Frieden in und um uns — gerade für
Deutsche.

von Elisa Gratias 

Verwurzelt zu sein und mit dem Land und seinen
Bewohnern verbunden zu sein, war seit jeher für
Menschen eine existenzielle Voraussetzung und



Grundlage ihres Daseins. Wir alle stammen von
Menschen ab, die einst wussten, wie man in Harmonie
mit der Erde lebt und den Wert von gegenseitiger
Abhängigkeit schätzte. Wenn wir uns nicht in den
Lebensweisen unserer Vorfahren verwurzeln, werden
wir die Wurzeln anderer Menschen nicht wertschätzen
können und hungern — oft ohne es zu merken —,
abgeschnitten von unseren Gefühlen nach
Lebendigkeit, während wir an den Systemen, die uns
und anderen schaden, selbst mitwirken. A’ida Al-Shibli,
eine indigene Beduinin, wurde im besetzten Palästina
geboren und lebt seit zwei Jahrzehnten in der
Friedensforschungsgemeinschaft Tamera in Portugal.
Ende Januar und Ende Mai 2026 bietet sie jeweils
einen Kurs an, um ihr Wissen auf diesem Bereich an
andere Menschen zu vermitteln. Im Manova-Gespräch
führt sie aus, warum die Wiederverwurzelung mit
unseren Vorfahren — gerade als Deutsche oder
Österreicher — so wichtig für den Frieden und eine
nachhaltige Lebensweise ist.

Elisa Gratias: Willkommen zu einem neuen Gespräch auf
manova.news mit einem besonderen Gast: A‘ida Al-Shibli aus
Palästina und Portugal. Wir sprechen über Re-Indigenisierung.
Ein kompliziertes Wort. Du gibst einen Onlinekurs mit Übungen
zur Wiederverwurzelung. Wir erklären den deutschen
Zuschauern, warum das für sie interessant sein könnte. Könntest
du dich bitte zunächst kurz vorstellen? Was machst du? Was ist
deine Verbindung zur Friedensarbeit? Denn das ist unser
Anliegen. Die Vision für den Frieden.



A‘ida Al-Shibli: Danke für die Möglichkeit, mit Menschen zu
sprechen, die ich nicht kenne. Deren Herzen für eine andere
Realität schlagen.

Mein Körper wurde im besetzten Palästina geboren. Vor 54 Jahren.
Ich wuchs umgeben von Ungerechtigkeit und Unterdrückung auf.
Bei all meinen Identitäten als Frau im Patriarchat, als
Palästinenserin unter israelischer Besatzung, als Indigene unter
anderen Palästinensern, wo alle nach der Moderne streben. Auch in
meiner Familie. Und als Andersdenkende. Als Mädchen glaubte ich
an meine Freiheit auch in der Liebe und in der Gesellschaft. Ich
nenne es Feminismus. Sehr früh in meinem Leben hatte ich eine
andere Botschaft. Ich brauchte Kraft, sie in die Welt zu bringen. Ich
fragte mich, was die stärkste Kraft war, um die Botschaft zu
verbreiten. Ich fand heraus, dass es Liebe ist. Wenn du liebst, hast
du eine Autorität, deine Stimme zu erheben. Orientierung zu geben.

Ich bin aus dem Orient. Der Osten ist der Orient, weil er
Orientierung gibt, da die Sonne dort aufgeht. Orientierung für jeden
Tag gibt die Liebe. Sie öffnet das Herz, um zu sehen. Das Herz wird
ein denkendes Herz. Liebe gibt die Fähigkeit, Schmerz zu sehen,
Unrecht, das geschieht. Es nicht mit denen zu verwechseln, die es
ausüben. Das ist die Essenz dessen, was ich als Kurs anbiete.
Verbindung mit unseren Vorfahren.

So verstand ich die Systeme der Unterdrückung, die uns von
unserem Land trennen, von unserem Erbe, uns abschneiden von
unseren Wurzeln und den Vorfahren. Wir werden Werkzeuge dieser
Unterdrückungssysteme. Wir werden zu denen, die für die Systeme
arbeiten. Wir werden Unterdrücker. Wir denken, wir handeln für
unsere Ideen. Doch wir werden benutzt. Ich lehre, diese Systeme zu
erkennen. Wenn wir von Systemen sprechen, von Patriarchat,
Kolonialismus, Imperialismus, Kapitalismus ... All die „Ismen“
trennen uns voneinander.



Wenn wir das verstehen, erkennen wir, dass die, die den
Kapitalismus umsetzen, auch vom System benutzt werden. Liebe
gibt also Orientierung für Menschen, für die Personen und Gruppen,
die das System ausführen. Die Erkenntnis, ich werde vom System
benutzt. Nicht zu meinen Gunsten.

Wenn ich reich bin, habe ich Zugang zu allem, was mir nützt, aber
bin ich glücklich? Bin ich sicher? Fühle ich Zugehörigkeit? Ein
offenes Herz?

Auf einmal verstehen wir, dass das nicht so ist. Selbst wenn wir
Zugang zu allem haben, betrifft das nur 1 Prozent der Menschheit,
die 50 Prozent des Wohlstands der Erde haben. Die restlichen 99
Prozent leben von den übrigen 50 Prozent. Das ist ungerecht. Also
auch die, die zum 1 Prozent gehören, sind nicht zufrieden und
sicher. Deshalb graben sie Bunker und wollen zum Mars. Die Welt
ist so, wie wir leben, kein sicherer Ort für niemanden. Es ist kein
lebenswerter Ort.

Hier können Sie sich das Gespräch zwischen Elisa Gratias und A‘ida Al-Shibli auf Englisch mit deutschen Untertiteln
ansehen. Unter diesem Video können Sie die deutsche Übersetzung des Gesprächs als Text weiterlesen.

So zeigt sich die Ungerechtigkeit. Ich wurde als Indigene geboren
und wuchs im besetzten Palästina auf. Selbst meine eigenen Leute,

Inhalt auf Ursprungswebseite ansehen: Odysee
(https://odysee.com/@Manova_Magazin:3/verlorene-wurzeln-a%E2%80%99ida-al-shibli-
und:b)

Manova sammelt keine nutzerbezogenen Daten. Auf YouTube,
Spotify und Co. haben wir leider - noch - keinen Einfluss. Wenn Sie
den Inhalt wiedergeben möchten klicken Sie bitte auf diese Box.

Dann werden gegebenenfalls einige Ihrer Nutzungsdaten durch die
jeweilige Plattform erfasst.

https://odysee.com/@Manova_Magazin:3/verlorene-wurzeln-a%25E2%2580%2599ida-al-shibli-und:b


die modern sein wollten, auch ich, sahen herab auf meine Identität.
Ich sah herab auf andere Indigene. Das Feld der weißen modernen
Hierarchie war sehr stark. Ist es noch immer.

Als Mädchen wollte ich mich anpassen. Nicht auffallen. Ich verhielt
mich anders. Beduinen und Indigene weltweit haben einen eigenen
Dialekt, der Sprachkenntnissen zufolge der älteste und einmalig ist.
Da er so anders war, wollte ich meinen Akzent ändern. Damit ich so
spreche wie die anderen.

Später erkannte ich, dass mein Akzent Weltkulturerbe war. Wenn
ich ihn nicht an meine Tochter weitergebe, verschwindet er. Würde
meine Mutter ihn mir nicht geben, verschwindet er. So erkannte ich,
warum wir auf Indigene herabblicken. Warum der Kolonialismus uns
lehrt, auf Indigene herabzusehen.

Indigene erinnern uns an Kolonialismus, daran, was echt war, bevor
es kolonisiert wurde. Sie erinnern den Kolonialismus an die heilige
Verbindung von Menschen mit ihrem Land. Die heilige Verbindung
bedeutet die Einheit, dass mein Körper auch Schlamm ist. Mein
Körper als Homo sapiens ist aus Erde. Das ist sehr heilig. Als
plötzlich Kolonialmächte von außen zum Land indigener Leute
kamen, wurde diese heilige Verbindung nicht geschätzt. Im
Gegenteil. Sie wurde als wild, schlecht oder primitiv bezeichnet.
Schmutzig. Alles negativ. So wurden Menschen von sich selbst und
vom Land getrennt und Hierarchien erschaffen. Indigene erinnern
an die Verbindung. Die heilige Einheit mit dem Land, die der
Kolonialismus kappen wollte.

Jetzt bist du sehr tief eingestiegen. Ich würde gern ein Stück
zurückgehen. Bevor du nach Portugal gingst, warst du
Krankenschwester in Jerusalem. Du hast Israelis und
Palästinenser gepflegt. Dort hast du erkannt, dass sie alle
Menschen sind, als du sie so sahst. Du hast erzählt, wie die
Außenwelt und die Geschichte der Kolonialisierung mit dem



zusammenhängen, was in uns vorgeht, was wir denken und
fühlen. Warum wir so denken. Wie hast du das damals erkannt?
Auch wenn du dir dessen nicht bewusst warst. Wie kamst du zu
diesen Einsichten?

Danke für die Erinnerung. Ich möchte anmerken, dass dies ein
Unterschied ist in der Erzählweise. Als Indigene erzählen wir
Geschichten. Du fängst an einer Stelle an und erzählst ewig. Danke
für die Struktur. Es zeigt, dass wir beide, du als deutsche
Nachkommin und ich als Palästinenserin, zwei Welten
repräsentieren. Wenn diese miteinander tanzen, gibt es kein Besser
oder Schlechter. Es sind Qualitäten, die zusammen tanzen.

Du hast recht. Ich bin beruflich auch Krankenschwester, und ich
habe in Hadassah gearbeitet, ein Dorf in Palästina, das 1948
eingenommen wurde. Es ist heute auch der Name medizinischer
Zentren in Israel.

Ich arbeitete dort als Krankenschwester in der Notaufnahme,
während der zweiten Intifada. Ich versorgte verwundete Menschen.
Da waren im selben Raum ein israelischer Soldat und ein
palästinensischer Aktivist. Ich versorgte beide. Beide waren jung und
dienten einer Sache, an die sie glaubten. Beide verletzt, unter
Schmerzen, beide traumatisiert. Beide würden sicher nicht wieder
leben wie vor der Verwundung.

Da konnte ich sehen, wie Systeme Menschen benutzen,
um etwas fortzusetzen, das sie Konflikt nennen, aber
der Konflikt dient bestimmten Menschen. Nicht der
Mehrheit der Juden, nicht der Mehrheit der
Palästinenser.

Es sind Eliten, die diese Menschen aktivieren, und sie selbst werden
zu Opfern dieser Systeme. Ich erkannte, wie sehr das System uns
nutzt, und fragte mich, welche Systeme mich nutzen. Wie zeigen



sich diese Systeme in mir selbst? Wie kann ich mich davon reinigen?

Es ist ein Heilungsprozess. Ich beschloss, dem System nicht mehr zu
dienen, auch nicht als Krankenschwester. Das ist nicht mein
Schicksal. Ich möchte immer mehr Menschen zeigen, wie Systeme
uns nutzen. Und wie wir der Göttin dienen.

Du hast entschieden, dein Leben zu ändern. Jetzt lebst du in einer
Friedensgemeinschaft in Portugal namens Tamera. Du hast
gelernt, dein Inneres zu erforschen. Innere Kriegsstrukturen.
Kannst du das erklären? Für verkopfte Deutsche, die zuschauen?
Was heißt das? Wie hattest du diese Erkenntnisse?

Du hast Vorurteile gegenüber Deutschen, aber Menschen sind
vielfältig. Auch in einer Nation. Es ist nicht gut, alle gleich zu sehen.
Ich lebe mit vielen Deutschen in meiner Gemeinschaft.
Deutschsprachigen. Ich sehe die Vielfalt bei ihnen.

Als ich erforschte, wie Menschen von Systemen genutzt werden, sah
ich die Kleinfamilie als Werkzeug des Kapitalismus. Sie erhält den
Kapitalismus. Um Kapitalismus zu überwinden, als Wirbelsäule für
Kolonialismus, finden wir bei unseren Vorfahren, die in dezentralen
Gemeinschaften lebten, die Antwort.

Ich kam von einem Stamm in eine Gemeinschaft. Doch aufgrund des
israelischen Kolonialismus lebten die Stämme nicht mehr autark,
mit gegenseitiger Unterstützung. Ich forschte nach, weil ich nicht
wollte, dass meine Tochter so aufwächst wie ich.

Ich fand diesen Ort. Oder sie fanden mich. Sie luden mich ein, hier
zu leben und zu forschen. Das war sehr verführerisch, denn ich
verstand hier in Portugal in dieser Gemeinschaft die Kraft des
Feldes. Das Kraftfeld, wenn Menschen zusammenleben, das Land
ehren, über Wandel nachdenken, die Kraft eines Kollektivs mit einer
Absicht zugunsten des Lebens. Das war ein Augenöffner. Tamera ist



ein Ort der Forschung, wie Krieg auch in uns lebt. Krieg ist in uns.

Nehmen wir Vorurteile als Beispiel. Wenn Menschen, die
Deutschen, die ich hier kennenlernte, über das Thema Israel und
Palästina sprechen, weil ich damit kam, waren sogar sie, obwohl sie
sehr gebildet sind, sehr liebevolle Menschen, voller Vorurteile über
diesen „Konflikt“.

Es ist kein Konflikt. Es ist Kolonialismus. Sie hatten die Schuld
verinnerlicht gegenüber Israelis und Juden wegen des Holocaust,
den ihre Vorfahren taten. Sie verinnerlichten Vermeidung, da sie als
Kollektiv schuldig waren.

Als Deutscher vermeide ich, über das, was in Palästina passiert, zu
sprechen. Es gibt Vorurteile über Palästinenser verborgen hinter
Islamophobie. Ich war schockiert, wie Islamophobie in vielen meiner
Mitbewohner hier wirkt. Meiner Verwandten. Sie kennen den Islam
nicht. Sie folgen einem politischen System, das Angst vor dem Islam
macht. Wer Angst vor dem Islam hat, kann sich keine informierte
Meinung zu dem bilden, was im Fruchtbaren Halbmond passiert.

Der Fruchtbare Halbmond ist ein Name für den sogenannten Nahen
Osten. Naher Osten ist ein Kolonialwort. Nah für wen? Osten? Für
wen? Osten für London. Das zeigt, wie all die Vorurteile Menschen
von ihrer Meinung und Erkundung abhielten.

Das ist eines meiner Lieblings ... wie soll ich sagen ... -Spiele, -
Beschäftigungen. Spielerisch Vorurteile überwinden. Bewusstsein
und Humor zu nutzen.

Danke, dass du mir meine Vorurteile gegenüber meinem Volk
zeigst. Es ist wichtig, auch über sich zu lachen. Uns selbst zu
erlauben hinzusehen. Ohne Scham oder Schuld, da wir es sonst
nicht machen. Neugierig aufeinander zu sein, wer wir sind.



Wie du eben erwähnt hast, wegen der Geschichte, speziell in
Deutschland, gibt es all die Schuldgefühle. Vor allem für Deutsche,
die nicht viele Freunde aus anderen Ländern haben. Sie wissen
nicht, dass andere nicht so fühlen. Meine Freunde aus anderen
Ländern sind immer überrascht, wie oft ich mich schuldig fühle.
Sie lachen über mich. „Deine deutsche Schuld.“ Wir merken es
nicht einmal. Das ist die Abstammung, das Thema vom Kurs, den
du anbietest. Es geht um Wurzeln.

Ich nehme mich selbst und andere Deutsche als entwurzelt wahr.
Ich fühle keine Wurzeln. Ich bin aus Ostdeutschland. Ich habe
auch das mit dem Akzent. Ich schämte mich, denn er klingt dumm.
Ich bin mir also all dieser Dinge bewusst, möchte mich mit
Menschen oder Kulturen verbinden, die vorher da waren. Wir
erinnern uns nicht. Als beginne die deutsche Geschichte mit den
Nazis oder dem ersten Weltkrieg oder den Preußen. Worum geht
es in deinem Kurs? Speziell für nicht Indigene? Was ist Re-
Indigenisierung?

Danke für deine Selbstoffenbarung. Wie es in uns lebt.

In Bezug auf ihre Vorfahren sind die meisten Deutschen, die
meisten meiner Schüler hier in Tamera, blockiert. Sie wollen ihre
Vorfahren nicht anrühren. Wegen eines Systems von
instrumentalisiertem Trauma, wie Naomi Klein es nennt. Das lässt
die Deutschen immer daran denken, bloß nicht zu vergessen, was
ihre Vorfahren beim Holocaust taten. Wenn man ihre Vorfahren
erwähnt, wollen sie es nicht. Es ist eine somatische Reaktion. Eine
Blockade. Hier brauchen wir Trauer. Trauer als Mittel der
Entkolonisierung. Wir müssen die Kluft ansehen zwischen unserem
Wunsch und der Realität. Die Kluft mit Trauer füllen. Es tut weh,
und da ist eine Blockade in Bezug auf deine Vorfahren. Es gibt
Schritte, um das zu durchbrechen.

Wie geht das? Ein Vorschlag besonders für Deutsche oder



Österreicher ist die Erlaubnis für dein Herz zum Überspringen. Die
Erlaubnis, für diese Übung einmal für eine Weile Monate, Wochen
oder Jahre zu überspringen. Nicht zu vergessen! Die bewusste
Entscheidung für die Forschung, zu dem zu springen in der
Geschichte, was vorher war.

Es gibt so viele wundervolle Elemente, auf die ich hinweisen
möchte, große Forschung über indigene Wohnweise. Marija
Gimbutas, eine litauisch-amerikanische Autorin, schrieb ein Buch
über das alte Europa. Über die Art, wie Germanen am Rhein lebten.
Friedlich. Seht es euch an. Schaut nach. Sie ist eine litauisch-
amerikanische Forscherin und schrieb „Die Zivilisation der Göttin“.
Germanische Stämme und ihre Spuren. Bis dahin ging meine
Forschung.

Ich lade Deutsche ein, nachzuforschen. Schaut eure Vergangenheit
an und sucht positive Beispiele. Holt euch Inspiration für den
Umgang mit Land und mit der Vergangenheit. Das Dritte Reich war
nicht gut. Grabt nach euren Wurzeln. Ich muss das nicht tun. Das ist
euer Job.

Ich kann euch zeigen, wie stolz ich zurückschaue, wie stolz ich
Araberin bin, wie stolz ich Palästinenserin bin während des
anhaltenden Völkermords meines Volkes und der körperlichen
Bedrohung, die ich auch im entfernten Portugal fühle. Die Angst in
meinem Körper, als Palästinenserin, während des im TV
übertragenen Völkermords. Meine Handlung ist, meine Liebe zu
meinem Volk zu teilen, meinen Glauben an mein Volk, meinen Stolz
auf mein Volk.

Ich wünsche besonders Deutschen und allen anderen auch, ebenso
zu fühlen. Ich weiß, während des Reichs hieß Stolz, über anderen zu
stehen. Das nicht! Ich meine etwas anderes. Stolz, der aussieht wie
eine Blume, die blüht. Nicht überheblich. Sondern stolz. Stolz, weil
du lebst, weil deine Augen funktionieren, deine Ohren. Du kannst



sprechen. Du bist stolz, zu leben. Freudvoll. Die Art Stolz wünsche
ich allen.

Ich denke, Schuld und Scham sind frustrierend. Erlauben wir uns,
Hüter des Lebens zu sein, die Rolle des mütterlichen Prinzips, der
Liebe zu leben. Statt Schuld oder Scham übernehmen wir
Verantwortung.

Du unterscheidest Stolz und Stolz. Lieben wir unsere Wurzeln.
Finden wir in unserer Geschichte, was wir lieben können. Wir
können sehen, was nicht gut ist, und daraus lernen. Nicht
wiederholen. Und nicht einfach politisch korrekt sein, aber nicht
fühlen. Wir sind abgetrennt vom Gefühl. Dann brauchen wir keine
Überlegenheit. Sie kommt von Minderwertigkeit. Es geht um
gesunden Stolz der Zugehörigkeit. Um Offenheit für andere
Kulturen. Was ist Stolz? Uns voller Neugierde und Respekt
auszutauschen.

Genau. Da ist die Erforschung der Vergangenheit. Und die
Bescheidenheit zu sagen, nicht alles war perfekt oder gut. Verlieren
wir das Vorurteil gegenüber Indigenen, alles sei gut. Hören wir auf,
die Vergangenheit zu romantisieren.

Eine Übung in meinem Kurs besteht darin, Vorfahren zu nennen.
Diejenigen, die positiv für das Leben wirkten. Ich möchte nicht
jeden Vorfahren aus meiner Abstammung im heutigen Leben. Lasst
uns bescheiden sein. Nicht jeder traf gute Entscheidungen. Lasst
uns kritisch sein. Wen nennen wir?

Und auch darauf zu achten, auch selbst unserem Ideal gerecht zu
sein. Wir brauchen Menschen, von denen wir lernen. Wir lernen
durch Nachahmung. Wir brauchen Vorbilder, wie du sagst, die wir
nachahmen können. Die so handelten, wie wir es heute wollen.

Zum Thema Nachahmung: Laut Forschung lernen wir zu 80 Prozent



durch Nachahmung. Wir sind Tiere. Wir haben einen IQ und so, aber
wir lernen durch Nachahmung. Es ist gut, zum Nachahmen positive
Beispiele zu haben.

Passend dazu ist auch wichtig, dass entwurzelte Menschen verloren
sind. Sie ahmen überall irgendwas nach. Man sieht Europäer mit
Schmuck von anderen Völkern, während diese indigenen Völker im
Amazonas, in Asien, Afrika, Turtle Island für die Bewahrung ihrer
Symbole kämpfen. Sie sehen, dass sie einfach in Europa nachgeahmt
werden. Von Europäern, ohne dass diese wissen, wer sie sind. Also
Schmuck und so weiter einerseits, Ausbeutung indigener Völker
andererseits. Man nimmt etwas, ohne das Protokoll dazu zu kennen,
weil es schön ist.

Ich denke, die Rituale anderer indigener Völker zu kennen, kann das
Tor sein, als Erinnerung an deine Aufgabe, bei dir zu graben. Du
kannst dich schmücken mit Schönheit. Aber bewahre die
Geschichte dazu. Sage: „Diese Ohrringe wurden von den Lakota
gemacht.“ Es sind nicht meine. Sie sind kein Schmuck. Mein Volk
machte es so. Erforsche, was deine Lebensweise ist.

Ich sage oft, dass Entwurzelte wie Europäer andere entwurzeln
werden. Warum? Weil sie die Wurzeln anderer nicht schätzen. Weil
ihre eure Wurzeln nicht kennt. Ihr kennt den Wert des
Verwurzeltseins nicht.

Kann man Kolonialismus umkehren? Meinem politischen Aktivismus
zufolge ja. Kolonialismus, wie wir ihn kennen, kam aus Europa, und
die Welt erlebt noch heute den Einfluss des Kolonialismus. In
Europa hatte er eine wichtige Etappe. Er entwurzelte zuerst
Europäer von ihrem Land, ihren Bräuchen, ihrer Medizin. Können
wir die Verbindung wiederherstellen?

Ich lebe gerade auch in Europa. Können wir die Verbindung mit dem



Land, den Wurzeln, der Medizin, Völkern, dem alten Wissen in
Europa wiederherstellen? Und dadurch wieder wissen, was unser
Wert ist, unser Beitrag zur Welt, und andere nicht mehr
entwurzeln? Kolonialismus lebt auch heute in Europäern, ohne zu
verallgemeinern. Eine Art davon ist die Lebensweise des Konsums,
der es braucht, dass Unternehmen in ihrem Namen, und in meinem,
Rohstoffe fördern. Wenn ich in Europa lebe und so eine
Lebensweise pflege, die sich so ausdrückt, dass Unternehmen
weiter in Afrika, im Amazonas und Asien für mich arbeiten.

Ein bescheidenes Leben in dezentralen Gemeinschaften auf dem
Land, das sich eher mir widmet als Wünschen, ist
Wiederverwurzelung. Verwurzelung ist der Widerstand gegen
Kolonialismus. Zurück zu den Wurzeln durch eine andere
Lebensweise. Verbindung mit dem Land, mit Wissen, mit Wurzeln
und Ritualen, die Zugehörigkeit schenken. Damit wir nicht durch
Materielles kompensieren müssen.

Und durch echte Beziehungen. Ich kenne das aus meinem Leben.
Seit ich die Selbsterforschung begann, hörte ich mit Shoppen auf.
Als Teenagerin kaufte ich ständig Klamotten. Ich war mir nicht
bewusst, wofür. Ich fühlte mich leer. Ich wollte die Leere mit
Konsumgütern füllen. Seitdem ich begann, in mir selbst zu
suchen, was fehlt, Schritt für Schritt, über 15 Jahre, baute ich
andere Arten von Freundschaften auf, wo wir ehrlich sind, wo
Konflikte uns helfen, uns tiefer zu verbinden, weil wir schlechte
Seiten am anderen sehen und bleiben. Wenn wir unsere hässliche
Seite zeigen.

Heute brauche ich kein Shopping mehr. Wenn ich etwas brauche,
gehe ich zum Second-Hand-Shop. Nicht, weil ich ein Gutmensch
sein will, sondern weil ich erfüllt bin und keine Konsumgüter
brauche. Also viel weniger. Ich lebe immer noch in einer
kapitalistischen Gesellschaft. Ich sehe den Unterschied. Deshalb
schätze ich dein Angebot. Es erklärt mir so viel über meine



Wurzeln. Ich bin aus Ostdeutschland. Ich kenne das Gefühl der
Minderwertigkeit gegenüber Westdeutschen. Ich verstehe jetzt.
Es ändert meine Lebensweise.

Manchmal bin ich frustriert, dass im Westen, auch hier auf
Mallorca, sich viele Menschen spirituell nennen, Zeremonien
machen, aber sehr oberflächlich. Wie ein Konsumgut. Und sie
merken es nicht. Wenn wir nur den Schmuck kaufen, weil er
hübsch oder modisch ist, aber keine Verbindung fühlen, den
Einfluss nicht fühlen, wenn wir nicht interessiert sind an den
Geschichten, was woanders passiert, was bringt es dann? Dein
Angebot ist anders. Du fragst: Wer bist du? Finde es heraus, finde
deine eigenen Rituale und fühle es.

Okay. Du hast es genau zusammengefasst, was ich damit meine, mit
innerer Leere. Wir sammeln Dinge, um uns zu füllen. All der Konsum
füllt die Leere nicht. Nur Verbindung füllt sie.

Für alle, die Interesse haben, die sich wiedererkennen, das Gefühl
der Leere kennen und mehr wissen wollen: Du bietest den Kurs
(https://www.tamera.org/learn/online-course-re-indigenizing/)
online an. Niemand muss reisen. Vom 30. Januar bis zum
8. Februar.

Ja. Es sind sechs Webinare. Jeweils drei Stunden lang. Also sechs
mal drei Stunden am Wochenende. Die Teilnehmer erhalten die
Aufnahmen.

Es werden drei indigene Frauen sprechen, vom Volk der Samen in
Europa, aus Palästina und von der arabischen Halbinsel. Sie zeigen
uns praktische Übungen. Es klingt schön, sich mit den Wurzeln zu
verbinden, aber wie geht das im Alltag?

Wir haben Forschung und Literatur gesammelt und geben es weiter.
Dasselbe im Mai, aber anders. Dann biete ich eine Woche Übungen

https://www.tamera.org/learn/online-course-re-indigenizing/


mit dem Land an. Denn es klingt etwas komisch, zu sagen
„Wiederverbindung mit dem Land über Zoom“. Dann lade ich noch
einmal ein, zu kommen und mich und andere Indigene zu treffen.

Da ist noch ein Thema, das bei kritischen Menschen wie unserem
Publikum Fragen aufwirft. Was kostet der Kurs? Denn oft sind
auch spirituelle Angebote teuer. Wie gehst du mit dem Dilemma
um, dich für Gerechtigkeit zwischen Arm und Reich einzusetzen
und dann den Kurs anzubieten, erst online und später analog.

All meine Kurse sind auf Spendenbasis. Du gibst, was du kannst. Ich
vertraue, dass die, die es können, mehr geben und die anderen, was
sie können. Es ist eine Art gegenseitiger Unterstützung. Ich möchte
keine Anschuldigung, dass jemand falsch sein Geld verdient. Aber
Privileg ist eine Verantwortung. Was mache ich mit meinem
Privileg?

Der Großteil meines Lebens als Person, die im System schwach ist,
wird durch Spenden gedeckt und Geschenke von Unterstützern. Die
Einnahmen durch den Kurs gehen an meine Gemeinschaft. Sie sind
nicht für mich. Das ist eine andere Lebensweise. Ich lebe in einer
Gemeinschaft, die mich versorgt. Ich gebe meine Geschenke an die
Gemeinschaft. 15 Prozent der Kurseinnahmen sind für Kinder in
Gaza. Das ist meine Art des politischen Aktivismus, was ich tun
kann.

Diejenigen, die nicht viel Geld, aber Interesse haben, können also
dem Link unten folgen. Es sich ansehen. Denn ihr gebt
Orientierung auf der Website. Helft Menschen zu wissen, wie viel
sie entsprechend ihres Einkommens zahlen können. Dann sehen
sie, wo sie sich befinden. Manche denken, sie haben nicht viel,
aber verdienen 4.000 Euro pro Monat, was für andere extrem viel
Geld ist. Es ist sehr subjektiv. Ihr bietet eine Preisstaffelung zur
Orientierung. Wenn jemand nichts übrig hat, kann er kostenlos
teilnehmen oder später spenden. So lernen wir einen anderen



Umgang mit Geld.

Genau. Re-Indigenisierung ist ein neuer Umgang mit Geld und
materiellen Gütern. Wie erschaffen wir eine neue Beziehung mit
Geld?

Es ist nur ein Mittel. Wie im Garten. Ein Hilfsmittel zum Umgraben
der Erde. Geld ist ein Mittel. Wie verbreite ich es so, dass es meinen
Bedürfnissen dient? Und denen anderer? Ich lebe nicht im Vakuum.
Indigene leben in Beziehung und Verantwortung. Die individuelle
Lebensweise ist eine Erfindung weißer Kolonien, die wir umkehren
wollen.

Das ist auch ein wichtiges Thema. Die Einsamkeit, die ich schon
sehr jung erfuhr. Viele ältere Menschen in Deutschland und
anderswo haben keine Familie mehr, die sie pflegt. So viele sind
einsam, eine zersplitterte Gesellschaft. Auf diese Weise können
wir wieder lernen, zusammenzuleben. Machen wir das. Seien wir
neugierig aufeinander. Das ist auch Teil des Angebots.

Die Einsamkeit. Ein heikler Punkt. Aus Einsamkeit hast du keinen
Vergleich zu deinem Denken und Fühlen. Und dann suchst du nach
Sicherheit für dich. Die Sicherheit geht oft auf Kosten anderer. Und
macht dich nicht weniger einsam. Mehr Sicherheitsmaßnahmen
machen einsam, aber nicht sicher. Du wirst ständig getäuscht.
Deshalb so viele Selbstmorde, Depressionen, Unterschiede, die wir
sehen.

Danke für dieses andersartige Gespräch. Ich bin sehr froh über
diese Inspiration auf manova.news. Ich wünsche dir, auch wenn es
dich überwältigt, viele Teilnehmer. Viele Menschen, die sich mit
ihren Wurzeln verbinden, Gemeinschaft bilden. Danke dafür.

Danke für die Einladung. Danke.



Elisa Gratias, Jahrgang 1983, ist Redakteurin bei
Manova. Sie studierte Übersetzen und Journalismus.
2005 wanderte sie nach Frankreich aus. 2014 zog sie nach
Mallorca und arbeitet dort seitdem als freiberufliche
Autorin, Übersetzerin und Künstlerin. Von 2018 bis 2023
leitete sie als freie Mitarbeiterin die Mutmach-Redaktion.
Zu den Themen Glück, Erfüllung und Gesellschaft
schreibt sie auf ihrem Blog flohbair.com
(http://www.flohbair.com). Ihre Kunst zeigt sie auf
elisagratias.com (https://elisagratias.com/).

http://www.flohbair.com
https://elisagratias.com/

	Verlorene Wurzeln
	Im Manova-Exklusivgespräch erklärt die palästinensische Friedensaktivistin A’ida Al-Shibli die Bedeutung unserer Wurzeln für den Frieden in und um uns — gerade für Deutsche.
	Hier können Sie sich das Gespräch zwischen Elisa Gratias und A‘ida Al-Shibli auf Englisch mit deutschen Untertiteln ansehen. Unter diesem Video können Sie die deutsche Übersetzung des Gesprächs als Text weiterlesen.



