Mittwoch, 21. Januar 2026, 14:00 Uhr
~20 Minuten Lesezeit

Verlorene Wurzeln

Im Manova-Exklusivgesprach erklart die palastinensische Friedensaktivistin A’ida Al-
Shibli die Bedeutung unserer Wurzeln fiir den Frieden in und um uns — gerade fiir
Deutsche.

von Elisa Gratias

Verwurzelt zu sein und mit dem Land und seinen
Bewohnern verbunden zu sein, war seit jeher fur
Menschen eine existenzielle Voraussetzung und



Grundlage thres Daseins. Wir alle stammen von
Menschen ab, die einst wussten, wie man in Harmonie
mit der Erde lebt und den Wert von gegenseitiger
Abhdngigkeit schdatzte. Wenn wir uns nicht in den
Lebensweisen unserer Vorfahren verwurzeln, werden
wir die Wurzeln anderer Menschen nicht wertschdtzen
konnen und hungern — oft ohne es zu merken —,
abgeschnitten von unseren Gefiuihlen nach
Lebendigketit, wahrend wir an den Systemen, die uns
und anderen schaden, selbst mitwirken. A'ida Al-Shibli,
eine indigene Beduinin, wurde im besetzten Paldstina
geboren und lebt seit zwei Jahrzehnten in der
Friedensforschungsgemeinschaft Tamera in Portugal.
Ende Januar und Ende Mai 2026 bietet sie jeweils
einen Kurs an, um ihr Wissen auf diesem Bereich an
andere Menschen zu vermitteln. Im Manova-Gesprdch
fuhrt sie aus, warum die Wiederverwurzelung mit
unseren Vorfahren — gerade als Deutsche oder
Osterreicher — so wichtig fiir den Frieden und eine
nachhaltige Lebensweise 1ist.

Elisa Gratias: Willkommen zu einem neuen Gesprach auf
manova.news mit einem besonderen Gast: A‘ida Al-Shibli aus
Palastina und Portugal. Wir sprechen uber Re-Indigenisierung.
Ein kompliziertes Wort. Du gibst einen Onlinekurs mit Ubungen
zur Wiederverwurzelung. Wir erkliaren den deutschen
Zuschauern, warum das fiir sie interessant sein konnte. Konntest
du dich bitte zunachst kurz vorstellen? Was machst du? Was ist
deine Verbindung zur Friedensarbeit? Denn das ist unser

Anliegen. Die Vision fiir den Frieden.



A'ida Al-Shibli: Danke fir die Moglichkeit, mit Menschen zu
sprechen, die ich nicht kenne. Deren Herzen fiir eine andere

Realitat schlagen.

Mein Korper wurde im besetzten Paldstina geboren. Vor 54 Jahren.
Ich wuchs umgeben von Ungerechtigkeit und Unterdriickung auf.
Bei all meinen Identititen als Frau im Patriarchat, als
Palastinenserin unter israelischer Besatzung, als Indigene unter
anderen Palistinensern, wo alle nach der Moderne streben. Auch in
meiner Familie. Und als Andersdenkende. Als Madchen glaubte ich
an meine Freiheit auch in der Liebe und in der Gesellschaft. Ich
nenne es Feminismus. Sehr frith in meinem Leben hatte ich eine
andere Botschaft. Ich brauchte Kraft, sie in die Welt zu bringen. Ich
fragte mich, was die starkste Kraft war, um die Botschaft zu
verbreiten. Ich fand heraus, dass es Liebe ist. Wenn du liebst, hast

du eine Autoritdt, deine Stimme zu erheben. Orientierung zu geben.

Ich bin aus dem Orient. Der Osten ist der Orient, weil er
Orientierung gibt, da die Sonne dort aufgeht. Orientierung fir jeden
Tag gibt die Liebe. Sie 6ffnet das Herz, um zu sehen. Das Herz wird
ein denkendes Herz. Liebe gibt die Fahigkeit, Schmerz zu sehen,
Unrecht, das geschieht. Es nicht mit denen zu verwechseln, die es
ausiiben. Das ist die Essenz dessen, was ich als Kurs anbiete.

Verbindung mit unseren Vorfahren.

So verstand ich die Systeme der Unterdrickung, die uns von
unserem Land trennen, von unserem Erbe, uns abschneiden von
unseren Wurzeln und den Vorfahren. Wir werden Werkzeuge dieser
Unterdrickungssysteme. Wir werden zu denen, die fir die Systeme
arbeiten. Wir werden Unterdriicker. Wir denken, wir handeln fir
unsere Ideen. Doch wir werden benutzt. Ich lehre, diese Systeme zu
erkennen. Wenn wir von Systemen sprechen, von Patriarchat,
Kolonialismus, Imperialismus, Kapitalismus ... All die ,Ismen*

trennen uns voneinander.



Wenn wir das verstehen, erkennen wir, dass die, die den
Kapitalismus umsetzen, auch vom System benutzt werden. Liebe
gibt also Orientierung fir Menschen, fiir die Personen und Gruppen,
die das System ausfiihren. Die Erkenntnis, ich werde vom System

benutzt. Nicht zu meinen Gunsten.

Wenn ich reich bin, habe ich Zugang zu allem, was mir niitzt, aber
bin ich glicklich? Bin ich sicher? Fihle ich Zugehorigkeit? Ein
offenes Herz?

Auf einmal verstehen wir, dass das nicht so ist. Selbst wenn wir
Zugang zu allem haben, betrifft das nur 1 Prozent der Menschheit,
die 50 Prozent des Wohlstands der Erde haben. Die restlichen 99
Prozent leben von den tbrigen 50 Prozent. Das ist ungerecht. Also
auch die, die zum 1 Prozent gehoren, sind nicht zufrieden und
sicher. Deshalb graben sie Bunker und wollen zum Mars. Die Welt
ist so, wie wir leben, kein sicherer Ort fiir niemanden. Es ist kein

lebenswerter Ort.

Hier konnen Sie sich das Gesprach zwischen Elisa Gratias und A‘ida Al-Shibli auf Englisch mit deutschen Untertiteln
ansehen. Unter diesem Video kdnnen Sie die deutsche Ubersetzung des Gesprichs als Text weiterlesen.

Inhalt auf Ursprungswebseite ansehen: Odysee
(https:/ /odysee.com/@Manova_MagaZzin:3 /verlorene-wurzeln-a%E2%80%99ida-al-shibli-
und:b)

So zeigt sich die Ungerechtigkeit. Ich wurde als Indigene geboren

und wuchs im besetzten Palastina auf. Selbst meine eigenen Leute,


https://odysee.com/@Manova_Magazin:3/verlorene-wurzeln-a%25E2%2580%2599ida-al-shibli-und:b

die modern sein wollten, auch ich, sahen herab auf meine Identitit.
Ich sah herab auf andere Indigene. Das Feld der weifsen modernen

Hierarchie war sehr stark. Ist es noch immer.

Als Madchen wollte ich mich anpassen. Nicht auffallen. Ich verhielt

mich anders. Beduinen und Indigene weltweit haben einen eigenen
Dialekt, der Sprachkenntnissen zufolge der alteste und einmalig ist.
Da er so anders war, wollte ich meinen Akzent Andern. Damit ich so

spreche wie die anderen.

Spater erkannte ich, dass mein Akzent Weltkulturerbe war. Wenn

ich ihn nicht an meine Tochter weitergebe, verschwindet er. Wirde
meine Mutter ihn mir nicht geben, verschwindet er. So erkannte ich,
warum wir auf Indigene herabblicken. Warum der Kolonialismus uns

lehrt, auf Indigene herabzusehen.

Indigene erinnern uns an Kolonialismus, daran, was echt war, bevor
es kolonisiert wurde. Sie erinnern den Kolonialismus an die heilige
Verbindung von Menschen mit ihrem Land. Die heilige Verbindung
bedeutet die Einheit, dass mein Korper auch Schlamm ist. Mein
Korper als Homo sapiens ist aus Erde. Das ist sehr heilig. Als
plotzlich Kolonialméchte von aufsen zum Land indigener Leute
kamen, wurde diese heilige Verbindung nicht geschatzt. Im
Gegenteil. Sie wurde als wild, schlecht oder primitiv bezeichnet.
Schmutzig. Alles negativ. So wurden Menschen von sich selbst und
vom Land getrennt und Hierarchien erschaffen. Indigene erinnern
an die Verbindung. Die heilige Einheit mit dem Land, die der

Kolonialismus kappen wollte.

Jetzt bist du sehr tief eingestiegen. Ich wiirde gern ein Stiick
zuruckgehen. Bevor du nach Portugal gingst, warst du
Krankenschwester in Jerusalem. Du hast Israelis und
Palastinenser gepflegt. Dort hast du erkannt, dass sie alle
Menschen sind, als du sie so sahst. Du hast erzihlt, wie die

Aufdenwelt und die Geschichte der Kolonialisierung mit dem



zusammenhingen, was in uns vorgeht, was wir denken und
fuhlen. Warum wir so denken. Wie hast du das damals erkannt?
Auch wenn du dir dessen nicht bewusst warst. Wie kamst du zu

diesen Einsichten?

Danke fir die Erinnerung. Ich mochte anmerken, dass dies ein
Unterschied ist in der Erzahlweise. Als Indigene erzahlen wir
Geschichten. Du fangst an einer Stelle an und erzahlst ewig. Danke
fur die Struktur. Es zeigt, dass wir beide, du als deutsche
Nachkommin und ich als Palistinenserin, zwei Welten
reprasentieren. Wenn diese miteinander tanzen, gibt es kein Besser

oder Schlechter. Es sind Qualitiaten, die zusammen tanzen.

Du hast recht. Ich bin beruflich auch Krankenschwester, und ich
habe in Hadassah gearbeitet, ein Dorf in Palastina, das 1948
eingenommen wurde. Es ist heute auch der Name medizinischer

Zentren in Israel.

Ich arbeitete dort als Krankenschwester in der Notaufnahme,
wahrend der zweiten Intifada. Ich versorgte verwundete Menschen.
Da waren im selben Raum ein israelischer Soldat und ein
paldstinensischer Aktivist. Ich versorgte beide. Beide waren jung und
dienten einer Sache, an die sie glaubten. Beide verletzt, unter
Schmerzen, beide traumatisiert. Beide wiirden sicher nicht wieder

leben wie vor der Verwundung.

Da konnte ich sehen, wie Systeme Menschen benutzen,
um etwas fortzusetzen, das sie Konflikt nennen, aber
der Konflikt dient bestimmten Menschen. Nicht der
Mehrheit der Juden, nicht der Mehrheit der
Paldstinenser.

Es sind Eliten, die diese Menschen aktivieren, und sie selbst werden
zu Opfern dieser Systeme. Ich erkannte, wie sehr das System uns

nutzt, und fragte mich, welche Systeme mich nutzen. Wie zeigen



sich diese Systeme in mir selbst? Wie kann ich mich davon reinigen?

Es ist ein Heilungsprozess. Ich beschloss, dem System nicht mehr zu
dienen, auch nicht als Krankenschwester. Das ist nicht mein
Schicksal. Ich mochte immer mehr Menschen zeigen, wie Systeme

uns nutzen. Und wie wir der Gottin dienen.

Du hast entschieden, dein Leben zu andern. Jetzt lebst du in einer
Friedensgemeinschaft in Portugal namens Tamera. Du hast
gelernt, dein Inneres zu erforschen. Innere Kriegsstrukturen.
Kannst du das erklaren? Fir verkopfte Deutsche, die zuschauen?

Was heifdt das? Wie hattest du diese Erkenntnisse?

Du hast Vorurteile gegentber Deutschen, aber Menschen sind
vielfaltig. Auch in einer Nation. Es ist nicht gut, alle gleich zu sehen.
Ich lebe mit vielen Deutschen in meiner Gemeinschaft.

Deutschsprachigen. Ich sehe die Vielfalt bei ihnen.

Als ich erforschte, wie Menschen von Systemen genutzt werden, sah
ich die Kleinfamilie als Werkzeug des Kapitalismus. Sie erhalt den
Kapitalismus. Um Kapitalismus zu Giberwinden, als Wirbelsaule fir
Kolonialismus, finden wir bei unseren Vorfahren, die in dezentralen

Gemeinschaften lebten, die Antwort.

Ich kam von einem Stamm in eine Gemeinschaft. Doch aufgrund des
israelischen Kolonialismus lebten die Stimme nicht mehr autark,
mit gegenseitiger Unterstiitzung. Ich forschte nach, weil ich nicht

wollte, dass meine Tochter so aufwachst wie ich.

Ich fand diesen Ort. Oder sie fanden mich. Sie luden mich ein, hier
zu leben und zu forschen. Das war sehr verfiihrerisch, denn ich
verstand hier in Portugal in dieser Gemeinschaft die Kraft des
Feldes. Das Kraftfeld, wenn Menschen zusammenleben, das Land
ehren, iber Wandel nachdenken, die Kraft eines Kollektivs mit einer

Absicht zugunsten des Lebens. Das war ein Augenoffner. Tamera ist



ein Ort der Forschung, wie Krieg auch in uns lebt. Krieg ist in uns.

Nehmen wir Vorurteile als Beispiel. Wenn Menschen, die
Deutschen, die ich hier kennenlernte, iiber das Thema Israel und
Palastina sprechen, weil ich damit kam, waren sogar sie, obwohl sie
sehr gebildet sind, sehr liebevolle Menschen, voller Vorurteile iber

diesen , Konflikt".

Es ist kein Konflikt. Es ist Kolonialismus. Sie hatten die Schuld
verinnerlicht gegentber Israelis und Juden wegen des Holocaust,
den ihre Vorfahren taten. Sie verinnerlichten Vermeidung, da sie als

Kollektiv schuldig waren.

Als Deutscher vermeide ich, iber das, was in Palastina passiert, zu
sprechen. Es gibt Vorurteile iber Paldstinenser verborgen hinter
Islamophobie. Ich war schockiert, wie Islamophobie in vielen meiner
Mitbewohner hier wirkt. Meiner Verwandten. Sie kennen den Islam
nicht. Sie folgen einem politischen System, das Angst vor dem Islam
macht. Wer Angst vor dem Islam hat, kann sich keine informierte

Meinung zu dem bilden, was im Fruchtbaren Halbmond passiert.

Der Fruchtbare Halbmond ist ein Name fir den sogenannten Nahen
Osten. Naher Osten ist ein Kolonialwort. Nah fir wen? Osten? Fir
wen? Osten fir London. Das zeigt, wie all die Vorurteile Menschen

von ihrer Meinung und Erkundung abhielten.

Das ist eines meiner Lieblings ... wie soll ich sagen ... -Spiele, -
Beschiaftigungen. Spielerisch Vorurteile iiberwinden. Bewusstsein

und Humor zu nutzen.

Danke, dass du mir meine Vorurteile gegeniiber meinem Volk
zeigst. Es ist wichtig, auch tiber sich zu lachen. Uns selbst zu
erlauben hinzusehen. Ohne Scham oder Schuld, da wir es sonst

nicht machen. Neugierig aufeinander zu sein, wer wir sind.



Wie du eben erwahnt hast, wegen der Geschichte, speziell in
Deutschland, gibt es all die Schuldgefiihle. Vor allem fiir Deutsche,
die nicht viele Freunde aus anderen Landern haben. Sie wissen
nicht, dass andere nicht so fithlen. Meine Freunde aus anderen
Landern sind immer uberrascht, wie oft ich mich schuldig fiihle.
Sie lachen uber mich. ,,Deine deutsche Schuld.“ Wir merken es
nicht einmal. Das ist die Abstammung, das Thema vom Kurs, den

du anbietest. Es geht um Wurzeln.

Ich nehme mich selbst und andere Deutsche als entwurzelt wahr.
Ich fiihle keine Wurzeln. Ich bin aus Ostdeutschland. Ich habe
auch das mit dem Akzent. Ich schimte mich, denn er klingt dumm.
Ich bin mir also all dieser Dinge bewusst, mochte mich mit
Menschen oder Kulturen verbinden, die vorher da waren. Wir
erinnern uns nicht. Als beginne die deutsche Geschichte mit den
Nazis oder dem ersten Weltkrieg oder den Preufden. Worum geht
es in deinem Kurs? Speziell fur nicht Indigene? Was ist Re-

Indigenisierung?

Danke fir deine Selbstoffenbarung. Wie es in uns lebt.

In Bezug auf ihre Vorfahren sind die meisten Deutschen, die
meisten meiner Schiler hier in Tamera, blockiert. Sie wollen ihre
Vorfahren nicht anrihren. Wegen eines Systems von
instrumentalisiertem Trauma, wie Naomi Klein es nennt. Das lasst
die Deutschen immer daran denken, blof3 nicht zu vergessen, was
ihre Vorfahren beim Holocaust taten. Wenn man ihre Vorfahren
erwahnt, wollen sie es nicht. Es ist eine somatische Reaktion. Eine
Blockade. Hier brauchen wir Trauer. Trauer als Mittel der
Entkolonisierung. Wir mussen die Kluft ansehen zwischen unserem
Wunsch und der Realitit. Die Kluft mit Trauer fillen. Es tut weh,
und da ist eine Blockade in Bezug auf deine Vorfahren. Es gibt

Schritte, um das zu durchbrechen.

Wie geht das? Ein Vorschlag besonders fiir Deutsche oder



Osterreicher ist die Erlaubnis fiir dein Herz zum Uberspringen. Die
Erlaubnis, fir diese Ubung einmal fir eine Weile Monate, Wochen
oder Jahre zu Uiberspringen. Nicht zu vergessen! Die bewusste
Entscheidung fiir die Forschung, zu dem zu springen in der

Geschichte, was vorher war.

Es gibt so viele wundervolle Elemente, auf die ich hinweisen
mochte, grofse Forschung Uber indigene Wohnweise. Marija
Gimbutas, eine litauisch-amerikanische Autorin, schrieb ein Buch
liber das alte Europa. Uber die Art, wie Germanen am Rhein lebten.
Friedlich. Seht es euch an. Schaut nach. Sie ist eine litauisch-
amerikanische Forscherin und schrieb ,Die Zivilisation der Gottin®.
Germanische Stamme und ihre Spuren. Bis dahin ging meine

Forschung.

Ich lade Deutsche ein, nachzuforschen. Schaut eure Vergangenheit
an und sucht positive Beispiele. Holt euch Inspiration fiir den
Umgang mit Land und mit der Vergangenheit. Das Dritte Reich war
nicht gut. Grabt nach euren Wurzeln. Ich muss das nicht tun. Das ist

euer Job.

Ich kann euch zeigen, wie stolz ich zurtckschaue, wie stolz ich
Araberin bin, wie stolz ich Palastinenserin bin wahrend des
anhaltenden Volkermords meines Volkes und der korperlichen
Bedrohung, die ich auch im entfernten Portugal fiihle. Die Angst in
meinem Korper, als Palastinenserin, wahrend des im TV
ubertragenen Volkermords. Meine Handlung ist, meine Liebe zu
meinem Volk zu teilen, meinen Glauben an mein Volk, meinen Stolz

auf mein Volk.

Ich wiinsche besonders Deutschen und allen anderen auch, ebenso
zu fuhlen. Ich weifs, wahrend des Reichs hiefs Stolz, iiber anderen zu
stehen. Das nicht! Ich meine etwas anderes. Stolz, der aussieht wie
eine Blume, die bliiht. Nicht tiiberheblich. Sondern stolz. Stolz, weil

du lebst, weil deine Augen funktionieren, deine Ohren. Du kannst



sprechen. Du bist stolz, zu leben. Freudvoll. Die Art Stolz wiinsche

ich allen.

Ich denke, Schuld und Scham sind frustrierend. Erlauben wir uns,
Hiter des Lebens zu sein, die Rolle des mitterlichen Prinzips, der
Liebe zu leben. Statt Schuld oder Scham tibernehmen wir

Verantwortung.

Du unterscheidest Stolz und Stolz. Lieben wir unsere Wurzeln.
Finden wir in unserer Geschichte, was wir lieben konnen. Wir
konnen sehen, was nicht gut ist, und daraus lernen. Nicht
wiederholen. Und nicht einfach politisch korrekt sein, aber nicht
fuhlen. Wir sind abgetrennt vom Gefiihl. Dann brauchen wir keine
Uberlegenheit. Sie kommt von Minderwertigkeit. Es geht um
gesunden Stolz der Zugehorigkeit. Um Offenheit fur andere
Kulturen. Was ist Stolz? Uns voller Neugierde und Respekt

auszutauschen.

Genau. Da ist die Erforschung der Vergangenheit. Und die
Bescheidenheit zu sagen, nicht alles war perfekt oder gut. Verlieren
wir das Vorurteil gegenuber Indigenen, alles sei gut. Horen wir auf,

die Vergangenheit zu romantisieren.

Eine Ubung in meinem Kurs besteht darin, Vorfahren zu nennen.
Diejenigen, die positiv fur das Leben wirkten. Ich mochte nicht
jeden Vorfahren aus meiner Abstammung im heutigen Leben. Lasst
uns bescheiden sein. Nicht jeder traf gute Entscheidungen. Lasst

uns kritisch sein. Wen nennen wir?

Und auch darauf zu achten, auch selbst unserem Ideal gerecht zu
sein. Wir brauchen Menschen, von denen wir lernen. Wir lernen
durch Nachahmung. Wir brauchen Vorbilder, wie du sagst, die wir

nachahmen konnen. Die so handelten, wie wir es heute wollen.

Zum Thema Nachahmung: Laut Forschung lernen wir zu 80 Prozent



durch Nachahmung. Wir sind Tiere. Wir haben einen IQ und so, aber
wir lernen durch Nachahmung. Es ist gut, zum Nachahmen positive

Beispiele zu haben.

Passend dazu ist auch wichtig, dass entwurzelte Menschen verloren
sind. Sie ahmen tberall irgendwas nach. Man sieht Europaer mit
Schmuck von anderen Volkern, wahrend diese indigenen Volker im
Amazonas, in Asien, Afrika, Turtle Island fur die Bewahrung ihrer
Symbole kampfen. Sie sehen, dass sie einfach in Europa nachgeahmt
werden. Von Europdern, ohne dass diese wissen, wer sie sind. Also
Schmuck und so weiter einerseits, Ausbeutung indigener Volker
andererseits. Man nimmt etwas, ohne das Protokoll dazu zu kennen,

weil es schon ist.

Ich denke, die Rituale anderer indigener Volker zu kennen, kann das
Tor sein, als Erinnerung an deine Aufgabe, bei dir zu graben. Du
kannst dich schmicken mit Schonheit. Aber bewahre die
Geschichte dazu. Sage: ,Diese Ohrringe wurden von den Lakota
gemacht.” Es sind nicht meine. Sie sind kein Schmuck. Mein Volk

machte es so. Erforsche, was deine Lebensweise ist.

Ich sage oft, dass Entwurzelte wie Europaer andere entwurzeln
werden. Warum? Weil sie die Wurzeln anderer nicht schatzen. Weil
ihre eure Wurzeln nicht kennt. IThr kennt den Wert des

Verwurzeltseins nicht.

Kann man Kolonialismus umkehren? Meinem politischen Aktivismus
zufolge ja. Kolonialismus, wie wir ihn kennen, kam aus Europa, und
die Welt erlebt noch heute den Einfluss des Kolonialismus. In
Europa hatte er eine wichtige Etappe. Er entwurzelte zuerst
Européaer von ihrem Land, ihren Brauchen, ihrer Medizin. Konnen

wir die Verbindung wiederherstellen?

Ich lebe gerade auch in Europa. Konnen wir die Verbindung mit dem



Land, den Wurzeln, der Medizin, Volkern, dem alten Wissen in
Europa wiederherstellen? Und dadurch wieder wissen, was unser
Wert ist, unser Beitrag zur Welt, und andere nicht mehr
entwurzeln? Kolonialismus lebt auch heute in Europaern, ohne zu
verallgemeinern. Eine Art davon ist die Lebensweise des Konsums,
der es braucht, dass Unternehmen in ihrem Namen, und in meinem,
Rohstoffe fordern. Wenn ich in Europa lebe und so eine
Lebensweise pflege, die sich so ausdrickt, dass Unternehmen

weiter in Afrika, im Amazonas und Asien fir mich arbeiten.

Ein bescheidenes Leben in dezentralen Gemeinschaften auf dem
Land, das sich eher mir widmet als Wiinschen, ist
Wiederverwurzelung. Verwurzelung ist der Widerstand gegen
Kolonialismus. Zurtick zu den Wurzeln durch eine andere
Lebensweise. Verbindung mit dem Land, mit Wissen, mit Wurzeln
und Ritualen, die Zugehorigkeit schenken. Damit wir nicht durch

Materielles kompensieren mussen.

Und durch echte Beziehungen. Ich kenne das aus meinem Leben.
Seit ich die Selbsterforschung begann, horte ich mit Shoppen auf.
Als Teenagerin kaufte ich stindig Klamotten. Ich war mir nicht
bewusst, wofiir. Ich fiithlte mich leer. Ich wollte die Leere mit
Konsumgiitern fillen. Seitdem ich begann, in mir selbst zu
suchen, was fehlt, Schritt fur Schritt, iber 15 Jahre, baute ich
andere Arten von Freundschaften auf, wo wir ehrlich sind, wo
Konflikte uns helfen, uns tiefer zu verbinden, weil wir schlechte
Seiten am anderen sehen und bleiben. Wenn wir unsere hassliche

Seite zeigen.

Heute brauche ich kein Shopping mehr. Wenn ich etwas brauche,
gehe ich zum Second-Hand-Shop. Nicht, weil ich ein Gutmensch
sein will, sondern weil ich erfiillt bin und keine Konsumgiiter
brauche. Also viel weniger. Ich lebe immer noch in einer
kapitalistischen Gesellschaft. Ich sehe den Unterschied. Deshalb

schatze ich dein Angebot. Es erklart mir so viel iiber meine



Wurzeln. Ich bin aus Ostdeutschland. Ich kenne das Gefiihl der
Minderwertigkeit gegeniiber Westdeutschen. Ich verstehe jetzt.

Es andert meine Lebensweise.

Manchmal bin ich frustriert, dass im Westen, auch hier auf
Mallorca, sich viele Menschen spirituell nennen, Zeremonien
machen, aber sehr oberfliachlich. Wie ein Konsumgut. Und sie
merken es nicht. Wenn wir nur den Schmuck kaufen, weil er
hiibsch oder modisch ist, aber keine Verbindung fiithlen, den
Einfluss nicht fithlen, wenn wir nicht interessiert sind an den
Geschichten, was woanders passiert, was bringt es dann? Dein
Angebot ist anders. Du fragst: Wer bist du? Finde es heraus, finde

deine eigenen Rituale und fiihle es.

Okay. Du hast es genau zusammengefasst, was ich damit meine, mit
innerer Leere. Wir sammeln Dinge, um uns zu fillen. All der Konsum

fullt die Leere nicht. Nur Verbindung fullt sie.

Fur alle, die Interesse haben, die sich wiedererkennen, das Gefiihl

der Leere kennen und mehr wissen wollen; Du bietest den Kurs

(https://www.tamera.org /learn /online-course-re-indigenizing /)

online an. Niemand muss reisen. Vom 30. Januar bis zum

8. Februar.

Ja. Es sind sechs Webinare. Jeweils drei Stunden lang. Also sechs
mal drei Stunden am Wochenende. Die Teilnehmer erhalten die

Aufnahmen.

Es werden drei indigene Frauen sprechen, vom Volk der Samen in
Europa, aus Paldstina und von der arabischen Halbinsel. Sie zeigen
uns praktische Ubungen. Es klingt schén, sich mit den Wurzeln zu

verbinden, aber wie geht das im Alltag?

Wir haben Forschung und Literatur gesammelt und geben es weiter.

Dasselbe im Mai, aber anders. Dann biete ich eine Woche Ubungen


https://www.tamera.org/learn/online-course-re-indigenizing/

mit dem Land an. Denn es klingt etwas komisch, zu sagen
,Wiederverbindung mit dem Land uber Zoom®“. Dann lade ich noch

einmal ein, zu kommen und mich und andere Indigene zu treffen.

Da ist noch ein Thema, das bei kritischen Menschen wie unserem
Publikum Fragen aufwirft. Was kostet der Kurs? Denn oft sind
auch spirituelle Angebote teuer. Wie gehst du mit dem Dilemma
um, dich fir Gerechtigkeit zwischen Arm und Reich einzusetzen

und dann den Kurs anzubieten, erst online und spiter analog.

All meine Kurse sind auf Spendenbasis. Du gibst, was du kannst. Ich
vertraue, dass die, die es konnen, mehr geben und die anderen, was
sie konnen. Es ist eine Art gegenseitiger Unterstiitzung. Ich mochte
keine Anschuldigung, dass jemand falsch sein Geld verdient. Aber
Privileg ist eine Verantwortung. Was mache ich mit meinem

Privileg?

Der Grofsteil meines Lebens als Person, die im System schwach ist,
wird durch Spenden gedeckt und Geschenke von Unterstitzern. Die
Einnahmen durch den Kurs gehen an meine Gemeinschaft. Sie sind
nicht fir mich. Das ist eine andere Lebensweise. Ich lebe in einer
Gemeinschaft, die mich versorgt. Ich gebe meine Geschenke an die
Gemeinschaft. 15 Prozent der Kurseinnahmen sind fiir Kinder in
Gaza. Das ist meine Art des politischen Aktivismus, was ich tun

kann.

Diejenigen, die nicht viel Geld, aber Interesse haben, konnen also
dem Link unten folgen. Es sich ansehen. Denn ihr gebt
Orientierung auf der Website. Helft Menschen zu wissen, wie viel
sie entsprechend ihres Einkommens zahlen konnen. Dann sehen
sie, wo sie sich befinden. Manche denken, sie haben nicht viel,
aber verdienen 4.000 Euro pro Monat, was fiir andere extrem viel
Geld ist. Es ist sehr subjektiv. Ihr bietet eine Preisstaffelung zur
Orientierung. Wenn jemand nichts iibrig hat, kann er kostenlos

teilnehmen oder spater spenden. So lernen wir einen anderen



Umgang mit Geld.

Genau. Re-Indigenisierung ist ein neuer Umgang mit Geld und
materiellen Gltern. Wie erschaffen wir eine neue Beziehung mit
Geld?

Es ist nur ein Mittel. Wie im Garten. Ein Hilfsmittel zum Umgraben
der Erde. Geld ist ein Mittel. Wie verbreite ich es so, dass es meinen
Bedurfnissen dient? Und denen anderer? Ich lebe nicht im Vakuum.
Indigene leben in Beziehung und Verantwortung. Die individuelle
Lebensweise ist eine Erfindung weifSer Kolonien, die wir umkehren

wollen.

Das ist auch ein wichtiges Thema. Die Einsamkeit, die ich schon
sehr jung erfuhr. Viele altere Menschen in Deutschland und
anderswo haben keine Familie mehr, die sie pflegt. So viele sind
einsam, eine zersplitterte Gesellschaft. Auf diese Weise konnen
wir wieder lernen, zusammenzuleben. Machen wir das. Seien wir

neugierig aufeinander. Das ist auch Teil des Angebots.

Die Einsamkeit. Ein heikler Punkt. Aus Einsamkeit hast du keinen
Vergleich zu deinem Denken und Fihlen. Und dann suchst du nach
Sicherheit fiir dich. Die Sicherheit geht oft auf Kosten anderer. Und
macht dich nicht weniger einsam. Mehr Sicherheitsmaf$Snahmen
machen einsam, aber nicht sicher. Du wirst standig getauscht.
Deshalb so viele Selbstmorde, Depressionen, Unterschiede, die wir

sehen.

Danke fiir dieses andersartige Gesprach. Ich bin sehr froh iiber
diese Inspiration auf manova.news. Ich wiinsche dir, auch wenn es
dich uberwaltigt, viele Teilnehmer. Viele Menschen, die sich mit

ihren Wurzeln verbinden, Gemeinschaft bilden. Danke dafiir.

Danke fir die Einladung. Danke.



Elisa Gratias, Jahrgang 1983, ist Redakteurin bei
Manova. Sie studierte Ubersetzen und Journalismus.
2005 wanderte sie nach Frankreich aus. 2014 zog sie nach
Mallorca und arbeitet dort seitdem als freiberufliche
Autorin, Ubersetzerin und Kiinstlerin. Von 2018 bis 2023
leitete sie als freie Mitarbeiterin die Mutmach-Redaktion.
Zu den Themen Gluck, Erfillung und Gesellschaft
schreibt sie auf ihrem Blog flohbair.com
(http://www.flohbair.com). Ihre Kunst zeigt sie auf
elisagratias.com (https://elisagratias.com/).



http://www.flohbair.com
https://elisagratias.com/

	Verlorene Wurzeln
	Im Manova-Exklusivgespräch erklärt die palästinensische Friedensaktivistin A’ida Al-Shibli die Bedeutung unserer Wurzeln für den Frieden in und um uns — gerade für Deutsche.
	Hier können Sie sich das Gespräch zwischen Elisa Gratias und A‘ida Al-Shibli auf Englisch mit deutschen Untertiteln ansehen. Unter diesem Video können Sie die deutsche Übersetzung des Gesprächs als Text weiterlesen.



