
Mittwoch, 18. Februar 2026, 12:00 Uhr
~9 Minuten Lesezeit

Wertschätzender
Kolonialismus
Große Unternehmen beziehen immer häufiger indigene Vertreter auf ihren Konferenzen
und Tagungen mit ein — eine ernsthafte Auseinandersetzung mit deren Kultur ist das
nicht.

von Charles Eisenstein 
Foto: Valmedia/Shutterstock.com

Die Zeit, in der der Westen verachtend auf die



Kulturen der kolonisierten Völker blickte, ist längst
vorbei. Die wenigen überlebenden Gesellschaften und
ihre Vertreter werden bewundert, ihr Wissen
konsumiert und geschätzt. Doch über ebenjenen
Konsum geht es selten hinaus. Die Rede eines Ältesten
oder ein indigenes Ritual wirken spannend und
aufrüttelnd für die Menschen jener Länder, in denen
Verbindung zur Natur kaum noch zelebriert wird. Im
Kontext internationaler Zusammentreffen benutzt
man Indigene und die Einblicke in ihre Traditionen
gern, um zu zeigen, wie bewusst man doch ist. Doch
dann verschwindet man schnell wieder in
Konferenzräumen und widmet sich dem Tagesgeschäft
mit all seinen PowerPoint-Präsentationen und
Quartalsberichten.

Der obige Auszug aus einem Artikel
(https://www.biznews.com/africa/africas-call-g20) des
südafrikanischen Ältesten Jay Naidoo erklärt, warum ich manchmal
zusammenzucke, wenn eine Konferenz eine indigene Person auf die
Bühne bittet, um die vier Himmelrichtungen anzurufen, bevor sich
alle zum Tagesgeschäft in ihren Zuschauersesseln niederlassen. Wir

„Im Namen der Nachhaltigkeit übernehmen machtvolle Stiftungen
die Aufgabe des Imperiums. Sie verwandeln lebendige Kulturen in

Museen, Älteste in Fotomodelle und Rituale in dekorative Gebete für

Konferenzen. Sie veranstalten Zusammenkünfte mit indigenen

Führern in zeremonieller Kleidung, eine Choreographie symbolischer

Einbeziehung, die den systematischen Ausschluss von Indigenen

verschleiert. Es ist das alte Kolonialtheater, das unter dem Deckmantel

der ‚Philanthropie‘ neu inszeniert wird.“

https://www.biznews.com/africa/africas-call-g20


werden vielleicht mit einem Lied in einer einheimischen Sprache
beglückt und mit einer Lektion über den heiligen Ring des Lebens.
Dann tritt die indigene Person von der Bühne ab oder wir verlassen
alle den Kreis und gehen zurück in den Vortragssaal und widmen
uns wieder dem Zeitplan voller Sprecher und Diashows,
Podiumsdiskussionen und Breakout Sessions, Kennzahlen und
Lösungen.

Meine emotionale Reaktion auf indigene Lieder und Zeremonien ist
völlig anders, wenn ich sie in ihrem natürlichen Zusammenhang
erlebe und ihre Wirklichkeit als bescheidener und ehrlicher Gast
betrete.

Dennoch bin ich nicht ganz so zynisch, wie Jay Naidoo im obigen
Artikel zu sein scheint. Ich kann bei diesen NGOs und
Konferenzveranstaltern auch ein ehrliches Bemühen erkennen,
einen echten Impuls, ihre gewohnten Wege zu überwinden. Auf
einer Ebene bemerken sie die Unzulänglichkeit ihrer
überkommenen Mittel, Methoden und Denkweisen beim Bewältigen
der momentanen Zivilisationskrise. Aber allzu oft geht dieses
Bemühen über in schlichte „Einbeziehung“. Weibliche Indigene und
queere, nicht-binäre farbige Personen ersetzen vielleicht kurz die
männlichen Weißen auf der Bühne. Aber das Auswechseln einzelner
Teile verändert nicht die Bauweise der Maschine.

Die Strukturen und unbewussten Gewohnheiten der Maschine
bemächtigen sich ganz einfach der besten Absichten zur
Einbeziehung. Die physischen Räume von Konferenzsälen und
besonders die elektronischen Räume virtueller Zusammenkünfte
verstärken diese Gewohnheiten. Sie erzeugen die üblichen
Denkmuster: mechanisch, abstrakt, körperlos. In diesen Räumen
erscheint die organische Intelligenz des Kosmos als Theorie.

Manche Einsichten lassen sich nur schwer gewinnen,
wenn man in einem Raum ist oder auf einen Bildschirm



starrt. Sie kommen einem wie Sehnsucht, Einbildung
oder Wahnvorstellung vor. Draußen im Regenwald, in
der Wüste oder auf einem Segelboot sind sie so
offenkundig wie die Sonne.

Daher verändert sich nicht viel, wenn man indigene Menschen in
Vorstandsetagen und auf Konferenzpodien bringt. Es ist sicherlich
besser, als sie auszuschließen, aber wir wollen mehr tun, als die
Maschinisten der Weltzerstörung durch neue mit anderen
Hautfarben zu ersetzen.

Wir denken, dass die Maschinisten die Maschine steuern, aber es ist
viel eher so, dass die Maschine die Maschinisten steuert. Sie passen
sich den Rollen an, die das System vorschreibt. Setz mich in einen
Bagger, und ich werde lernen, ihn zu bedienen.

Nehmen Sie jemanden aus dem Regenwald und versetzen Sie ihn in
einen amerikanischen Vorort, und schon bald wird er sich wie ein
Vorstadtbewohner verhalten. Versetzen Sie ihn in einen
Unternehmensvorstand oder ein Ministerium, und schon bald wird
er sich wie ein Unternehmensleiter oder Minister verhalten.
Natürlich kann er seine ursprünglichen Werte mitbringen, genauso
wie man Küstensträucher in Binnenlandböden pflanzen kann, aber
dort werden sie verkümmern.

Wenn wir wollen, dass in unserer Zivilisation neue Entscheidungen
getroffen, neue Richtungen eingeschlagen werden, genügt es nicht,
neue Stimmen in die alten Strukturen einzufügen. Und noch viel
weniger, wenn wir sie als Dekoration verwenden. Wenn die
Indigenen dazu verwendet werden, Veranstaltungen als „bewusst“
zu klassifizieren, bringt das auch nicht viel. Auch nicht die
Übernahme ihrer Rituale als „Inhalt“, ihre Geschichten als KI-
Trainingsdaten oder ihre heiligen Stätten als spirituelle
Touristenziele. Die Wirtschaftswachstumsmaschine hungert immer
nach neuem Kapital — sei es in Form von Natur, Kultur oder



Spiritualität — , die sie in Geld umwandeln kann, und dabei braucht
sie immer neue Formen des Kolonialismus.

Es gibt eine Alternative.

Heute erkennen viele, was Jay Naidoo erkennt. Wir, die wir den
Bankrott moderner Entwicklungsnarrative sehen, suchen andere
Mythologien und damit andere Arten des Menschseins, andere
Arten der Verbundenheit mit dem sonstigen Leben und der Materie.
Wir schauen auf die Indigenen, weil wir dringend Hilfe brauchen
beim Projekt des globalen Wandels, und möchten sie in ihrem
Beitrag unterstützen. Wir bevormunden sie nicht, indem wir uns
einbilden, besser zu wissen als sie, wie man lebt oder wie man
besser weiß. Wir versuchen nicht, sie uns ähnlich zu machen, sie in
gescheiterte Fortschrittsbilder zu pressen. Wir vermitteln den
Zugang zu ihnen nicht im Austausch für Spenden an unsere NGOs.
Wir versuchen nicht, sie an ein System anzuschließen, an das wir
nicht mehr glauben.

Wir sind uns darüber im Klaren, dass wir, damit die Menschheit
über die Einweihungsschwelle treten kann, die vor uns liegt, all das
zusammensammeln müssen, was die Moderne an die Ränder der
Wirklichkeit verbannt hat. Deshalb schätzen wir intakte indigene
Kulturen nicht nur wegen der Beiträge, die sich leicht in anerkannte
Paradigmen der Landbewirtschaftung und Umwelterhaltung
einfügen lassen, sondern auch wegen ihrer Kosmologien, ihrer
Geschichten und ihrer Umgangsweisen mit Geist und Seele, Klang,
Symbol und Materie.

Das übliche kausale Bezugssystem der Naturwissenschaft kann die
Indigenen für den Erhalt von Ökosystemen und für ihr nachhaltiges
Leben anerkennen. Unsichtbar in diesem Bezugssystem, jedoch
offensichtlich für jene, die gewillt sind, aus ihm herauszutreten, ist



die Rolle indigener Kulturen bei der Bewahrung von Netzwerken
heiliger Stätten, Erdschreinen, Zeremonien und Geschichten, die
die Welt zusammenhalten.

Das moderne Denken glaubt, dass wir Geschichten über
die Welt erzählen. Indigene Denkweisen gehen davon
aus, dass Geschichten die Welt weben. Sie glaubten,
dass Worte, Klänge, Gesten, Lieder, Rituale,
Umgangsformen und Gebet die Materie beeinflussen
jenseits von der Wirkung physischer Kräfte.

Nach Mircea Eliade glaubten viele Kulturen, dass die Welt nicht
weiter existieren könnte, wenn sie nicht regelmäßig
Welterneuerungs-Zeremonien abhielten. Die Schöpfung würde
zerfallen. Bei den Yurok und anderen kalifornischen Traditionen sah
man Welterneuerungs-Feste als eine Art Wartung oder Reparatur
der Welt.

Das mag sich wie ein abstruser Aberglaube anhören, wäre da nicht
die unbequeme Tatsache, dass — während Kulturen auf der ganzen
Welt ihre Traditionen verlassen — die Schöpfung tatsächlich immer
weiter zerfällt. Ja, könnten wir sagen, das kommt von Bergbau,
Abholzung, Klimawandel, Plastik in den Flüssen, Giftmüll im Boden.
Es kommt nicht daher, dass indigene Völker ihre Zeremonien nicht
mehr abhalten. Oh ja, wir wissen so viel besser als sie, wie die Welt
funktioniert.

Tun wir das? „An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen“, sagt die
Bibel. Hilflos rast unsere Gesellschaft auf den ökologischen, sozialen
und physischen Zusammenbruch zu, während gleichzeitig die
Anzahl der intakten, vormodernen Kulturen schwindet. Diese
Entwicklungen sind für das ganzheitliche Denken ursächlich
verbunden.

Zum Glück gibt es auf dieser Erde noch indigene Menschen, die ihre



Zeremonien durchführen, ihre Sprachen sprechen, ihre Schreine
erhalten und ihre Geschichten erzählen. Es gibt gerade noch
genügend von ihnen, dass die Welt zusammenhält, wenn auch nur
am seidenen Faden. Ich habe einmal einen Kogi sagen hören: „Ihr
müsst euch ändern. Unsere Rituale können die Erde nicht mehr
lange zusammenhalten.“ Die Kogi und andere noch einigermaßen
intakte Kulturen legen der Erde eine andere Wirklichkeit zugrunde,
eine, deren Zukunft deutlich schöner ist als die Hölle, der die
Zivilisation entgegenschleudert.

Die meisten etablierten Umweltaktivisten und
Philanthropen schätzen indigene Völker sehr. Ihre
Handlungsgrundsätze würdigen diese, weil sie
Kohlenstoffsenken und Biodiversitätsgebiete erhalten,
und aus Mitgefühl möchten sie historische und
anhaltende Ungerechtigkeiten wie wirtschaftliche
Ausbeutung und kulturelle Aneignung
wiedergutmachen.

Für sie sind das jedoch mehr Angelegenheiten von gesellschaftlicher
Gerechtigkeit als von ökologischer Notwendigkeit. Heilige Stätten
und Zeremonien kommen in dem Bild weniger vor. Die moderne
Ursächlichkeit erkennt deren Rolle beim Zusammenhalten der Welt
nicht an. Deswegen fließen viel mehr Energie und Geld in Dinge wie
„grüne Energie“ als in Richtung indigener Rechte.

Manchmal beteiligen sich NGOs sogar aktiv an der Zerstörung
indigener Kultur im Rahmen einer „Entwicklungs“-Arbeit, die
moderne Bildung, moderne Infrastruktur und moderne Lebensart
einführen will. Erfolg wird dabei auf eine Weise gemessen, die ein
Universitätsstudium in der Hauptstadt höher wertet als eine
Schamanenausbildung im Dorf. Einer auf diese Weise „aufgeklärten“
Generation erscheinen kulturelle Traditionen — und sogar die
eigene Sprache — oft zurückgeblieben, peinlich oder kurios. Selbst
wenn sie die alten Rituale noch durchführen, haben diese nicht
mehr dieselbe Kraft, wenn sie aus ihrer ursprünglichen Welt-



Erzählung und Lebensweise herausgerissen sind.
Allerdings gibt es, genau wie es immer noch indigene Gesellschaften
gibt, die ihre Sprache und Kultur relativ intakt halten konnten, auf
der anderen Seite einige von uns in der modernen Welt, die deren
Bedeutung für die Zukunft der Erde erkannt haben. Für uns gibt es
kein wichtigeres Umweltthema als das weitere Überleben indigener
Kultur und deren territoriale Unversehrtheit.

Ich philosophiere inzwischen seit mindestens zehn Jahren über
dieses Thema, und vor Kurzem wurde ich tiefer eingebunden als
Berater für Organisationen, die meine Ansichten teilen. Eine davon
ist eine neue, gemeinnützige namens Rooted
(https://rootedfund.life/). Sie legt gleichermaßen Wert auf
Umwelt- wie Kulturbeiträge indigener Gesellschaften. Dies sind
einige ihrer ersten Projekte:

1 Die Wiederherstellung des Territoriums der Huni Kuin in Brasilien.
Momentan sind 80 Prozent von deren Land unter der Kontrolle
großer Farmen, der Rest ist schwer geschädigt. Einer ihrer Führer,
Häuptling Ninawa
(https://www.instagram.com/p/DRDExsSjOkL/?
igsh=NTc4MTIwNjQ2YQ==), hat ein Bündnis aus 123 weiteren
Häuptlingen und deren Gemeinschaften geschmiedet, um Land
wiederzugewinnen und, wenn dies nicht möglich ist, auf bewaldetes
Land umzusiedeln, wo sie ihre Kultur praktizieren und ihr
tiefgreifendes ökologisches Wissen anwenden können.

2 Zwei Zusammenkünfte nach der Weltklimakonferenz in Brasilien für
indigene Weisheitsbewahrer und Hüter der Erde aus aller Welt.
Deren Anwesenheit auf Weltklimakonferenzen ist äußerst wichtig,
damit sich das Narrativ von Kohlenstoffreduzierung in ein
Paradigma der lebendigen Erde verändert. Diese Zusammenkünfte
arbeiten alle beide mit sehr knappen Mitteln. Wenn diese Führer es
schaffen, sich zu sammeln und an ihrer Geschichte, ihrem
Verständnis in Solidarität festzuhalten, können sie uns besser dabei
helfen, unsere zu verändern.

https://rootedfund.life/
https://www.instagram.com/p/DRDExsSjOkL/?igsh=NTc4MTIwNjQ2YQ==


3 Zusammenarbeit mit der Organisation Earth Elders
(https://www.theearthelders.org/) (Erd-Älteste), um indigene
Schamanen und Stammeshüter zu finanzieren, die eine
multikulturelle Allianz weben. Ich kenne einige der von ihnen
Unterstützten persönlich. Viele von ihnen orientieren sich nicht
daran, Geld zu erbitten. Sie sind bescheiden, nicht an
Selbstdarstellung interessiert und deshalb kaum sichtbar für die
Finanzwelt. Dennoch ist ihre Arbeit an kultureller und ökologischer
Integrität unentbehrlich (1).

Ich glaube daran, dass die Zivilisation sich mit dem Leben
wiedervereinigen kann. Nicht durch Verleugnung der Moderne,
sondern durch ihre Metamorphose; eine symbiotische
Verschmelzung mit Denk-, Betrachtungs- und Daseinsweisen der
Ahnen. Zum Glück ist deren Lebensweise nicht verloren, aber sie
schwindet dahin zusammen mit den Territorien, die sie
beherbergen. Mögen wir sie wieder wertschätzen.

Redaktionelle Anmerkung: Dieser Artikel erschien zuerst unter
dem Titel „World-renewal and the Indigenous
(https://charleseisenstein.substack.com/p/world-renewal-and-
the-indigenous)“ auf Substack. Er wurde aus dem Englischen von
Ingrid Suprayan übersetzt.

Charles Eisenstein, Jahrgang 1967, graduierte an der
renommierten Yale University in Philosophie und
Mathematik. Vertiefte Studien in Wirtschaftstheorie und
Wirtschaftsgeschichte schlossen sich an. Unzufrieden mit

https://www.theearthelders.org/
https://charleseisenstein.substack.com/p/world-renewal-and-the-indigenous


der kompetitiven Struktur der Wirtschafts- und
Arbeitswelt, arbeitete und lebte er lange Zeit als
Dolmetscher in Taiwan. Persönliche und globale
Krisensituationen führten ihn zu einer intensiven
Beschäftigung mit der Body-Mind-Medizin und -
Philosophie. Heute gilt er als einer der wichtigsten
Vordenker für eine ökologische, vom Geld
unabhängigere Lebensweise. Zuletzt erschien von ihm
„Klima — eine neue Perspektive (https://www.europa-
verlag.com/Buecher/6525/Klima.html)“. Weitere
Informationen unter charleseisenstein.org
(https://charleseisenstein.org).

https://www.europa-verlag.com/Buecher/6525/Klima.html
https://charleseisenstein.org

	Wertschätzender Kolonialismus
	Große Unternehmen beziehen immer häufiger indigene Vertreter auf ihren Konferenzen und Tagungen mit ein — eine ernsthafte Auseinandersetzung mit deren Kultur ist das nicht.
	Es gibt eine Alternative.


