Mittwoch, 18. Februar 2026, 12:00 Uhr
~9 Minuten Lesezeit

Wertschatzender
Rolonialismus

Grol3e Unternehmen beziehen immer haufiger indigene Vertreter auf ihren Konferenzen
und Tagungen mit ein — eine ernsthafte Auseinandersetzung mit deren Kultur ist das
nicht.

von Charles Eisenstein
Foto: Valmedia/Shutterstock.com

Die Zeit, in der der Westen verachtend auf die



Kulturen der kolonisierten Volker blickte, ist langst
vorbei. Die wenigen uberlebenden Gesellschaften und
thre Vertreter werden bewundert, ihr Wissen
konsumiert und geschdtzt. Doch tber ebenjenen
Konsum geht es selten hinaus. Die Rede eines Altesten
oder ein indigenes Ritual wirken spannend und
aufruttelnd fur die Menschen jener Lander, in denen
Verbindung zur Natur kaum noch zelebriert wird. Im
Kontext internationaler Zusammentreffen benutzt
man Indigene und die Einblicke in ihre Traditionen
gern, um zu zeigen, wie bewusst man doch ist. Doch
dann verschwindet man schnell wieder in
Konferenzrdaumen und widmet sich dem Tagesgeschidift
mit all seinen PowerPoint-Prdsentationen und
Quartalsberichten.

»Im Namen der Nachhaltigkeit iibernehmen machtvolle Stiftungen
die Aufgabe des Imperiums. Sie verwandeln lebendige Kulturen in
Museen, Alteste in Fotomodelle und Rituale in dekorative Gebete fiir
Konferenzen. Sie veranstalten Zusammenkiunfte mit indigenen
Fiihrern in zeremonieller Kleidung, eine Choreographie symbolischer
Einbeziehung, die den systematischen Ausschluss von Indigenen
verschleiert. Es ist das alte Kolonialtheater, das unter dem Deckmantel

der ,Philanthropie‘ neu inszeniert wird.*

Der obige Auszug aus einem Artikel

(https: / /www .biznews.com /africa/africas-call-g20) des

stidafrikanischen Altesten Jay Naidoo erklirt, warum ich manchmal
zusammenzucke, wenn eine Konferenz eine indigene Person auf die
Biihne bittet, um die vier Himmelrichtungen anzurufen, bevor sich

alle zum Tagesgeschift in ihren Zuschauersesseln niederlassen. Wir


https://www.biznews.com/africa/africas-call-g20

werden vielleicht mit einem Lied in einer einheimischen Sprache
beglickt und mit einer Lektion iber den heiligen Ring des Lebens.
Dann tritt die indigene Person von der Bithne ab oder wir verlassen
alle den Kreis und gehen zurtck in den Vortragssaal und widmen
uns wieder dem Zeitplan voller Sprecher und Diashows,
Podiumsdiskussionen und Breakout Sessions, Kennzahlen und

Losungen.

Meine emotionale Reaktion auf indigene Lieder und Zeremonien ist
vollig anders, wenn ich sie in ihrem nattirlichen Zusammenhang
erlebe und ihre Wirklichkeit als bescheidener und ehrlicher Gast

betrete.

Dennoch bin ich nicht ganz so zynisch, wie Jay Naidoo im obigen
Artikel zu sein scheint. Ich kann bei diesen NGOs und
Konferenzveranstaltern auch ein ehrliches Bemiihen erkennen,
einen echten Impuls, ihre gewohnten Wege zu tiberwinden. Auf
einer Ebene bemerken sie die Unzuldnglichkeit ihrer
uberkommenen Mittel, Methoden und Denkweisen beim Bewaltigen
der momentanen Zivilisationskrise. Aber allzu oft geht dieses
Bemtuhen tber in schlichte ,Einbeziehung®. Weibliche Indigene und
queere, nicht-binare farbige Personen ersetzen vielleicht kurz die
mannlichen WeifSen auf der Bithne. Aber das Auswechseln einzelner

Teile verandert nicht die Bauweise der Maschine.

Die Strukturen und unbewussten Gewohnheiten der Maschine
bemachtigen sich ganz einfach der besten Absichten zur
Einbeziehung. Die physischen Rdume von Konferenzsalen und
besonders die elektronischen Riume virtueller Zusammenkinfte
verstarken diese Gewohnheiten. Sie erzeugen die iblichen
Denkmuster: mechanisch, abstrakt, korperlos. In diesen Riumen

erscheint die organische Intelligenz des Kosmos als Theorie.

Manche Einsichten lassen sich nur schwer gewinnen,
wenn man in einem Raum ist oder auf einen Bildschirm



starrt. Sie kommen einem wie Sehnsucht, Einbildung
oder Wahnvorstellung vor. DrauRen im Regenwald, in
der Wiiste oder auf einem Segelboot sind sie so
offenkundig wie die Sonne.

Daher verandert sich nicht viel, wenn man indigene Menschen in
Vorstandsetagen und auf Konferenzpodien bringt. Es ist sicherlich
besser, als sie auszuschliefSen, aber wir wollen mehr tun, als die
Maschinisten der Weltzerstorung durch neue mit anderen

Hautfarben zu ersetzen.

Wir denken, dass die Maschinisten die Maschine steuern, aber es ist
viel eher so, dass die Maschine die Maschinisten steuert. Sie passen
sich den Rollen an, die das System vorschreibt. Setz mich in einen

Bagger, und ich werde lernen, ihn zu bedienen.

Nehmen Sie jemanden aus dem Regenwald und versetzen Sie ihn in
einen amerikanischen Vorort, und schon bald wird er sich wie ein
Vorstadtbewohner verhalten. Versetzen Sie ihn in einen
Unternehmensvorstand oder ein Ministerium, und schon bald wird
er sich wie ein Unternehmensleiter oder Minister verhalten.
Naturlich kann er seine urspriinglichen Werte mitbringen, genauso
wie man Kustenstraucher in Binnenlandbdden pflanzen kann, aber

dort werden sie verkimmern.

Wenn wir wollen, dass in unserer Zivilisation neue Entscheidungen
getroffen, neue Richtungen eingeschlagen werden, gentigt es nicht,
neue Stimmen in die alten Strukturen einzufiigen. Und noch viel
weniger, wenn wir sie als Dekoration verwenden. Wenn die
Indigenen dazu verwendet werden, Veranstaltungen als ,bewusst”
zu klassifizieren, bringt das auch nicht viel. Auch nicht die
Ubernahme ihrer Rituale als ,Inhalt“, ihre Geschichten als KI-
Trainingsdaten oder ihre heiligen Statten als spirituelle
Touristenziele. Die Wirtschaftswachstumsmaschine hungert immer

nach neuem Kapital — sei es in Form von Natur, Kultur oder



Spiritualitat — , die sie in Geld umwandeln kann, und dabei braucht

sie immer neue Formen des Kolonialismus.

Es gibt eine Alternative.

Heute erkennen viele, was Jay Naidoo erkennt. Wir, die wir den
Bankrott moderner Entwicklungsnarrative sehen, suchen andere
Mythologien und damit andere Arten des Menschseins, andere
Arten der Verbundenheit mit dem sonstigen Leben und der Materie.
Wir schauen auf die Indigenen, weil wir dringend Hilfe brauchen
beim Projekt des globalen Wandels, und mochten sie in ihrem
Beitrag unterstiitzen. Wir bevormunden sie nicht, indem wir uns
einbilden, besser zu wissen als sie, wie man lebt oder wie man
besser weifs. Wir versuchen nicht, sie uns dhnlich zu machen, sie in
gescheiterte Fortschrittsbilder zu pressen. Wir vermitteln den
Zugang zu ihnen nicht im Austausch fiir Spenden an unsere NGOs.
Wir versuchen nicht, sie an ein System anzuschliefden, an das wir

nicht mehr glauben.

Wir sind uns dartiber im Klaren, dass wir, damit die Menschheit
uber die Einweihungsschwelle treten kann, die vor uns liegt, all das
zusammensammeln missen, was die Moderne an die Rander der
Wirklichkeit verbannt hat. Deshalb schiatzen wir intakte indigene
Kulturen nicht nur wegen der Beitrage, die sich leicht in anerkannte
Paradigmen der Landbewirtschaftung und Umwelterhaltung
einfigen lassen, sondern auch wegen ihrer Kosmologien, ihrer
Geschichten und ihrer Umgangsweisen mit Geist und Seele, Klang,

Symbol und Materie.

Das tibliche kausale Bezugssystem der Naturwissenschaft kann die
Indigenen fiir den Erhalt von Okosystemen und fiir ihr nachhaltiges
Leben anerkennen. Unsichtbar in diesem Bezugssystem, jedoch

offensichtlich fir jene, die gewillt sind, aus ihm herauszutreten, ist



die Rolle indigener Kulturen bei der Bewahrung von Netzwerken
heiliger Statten, Erdschreinen, Zeremonien und Geschichten, die

die Welt zusammenhalten.

Das moderne Denken glaubt, dass wir Geschichten iiber
die Welt erzdhlen. Indigene Denkweisen gehen davon
aus, dass Geschichten die Welt weben. Sie glaubten,
dass Worte, Kldnge, Gesten, Lieder, Rituale,
Umgangsformen und Gebet die Materie beeinflussen
jenseits von der Wirkung physischer Krdfte.

Nach Mircea Eliade glaubten viele Kulturen, dass die Welt nicht
weiter existieren konnte, wenn sie nicht regelmafsig
Welterneuerungs-Zeremonien abhielten. Die Schopfung wirde
zerfallen. Bei den Yurok und anderen kalifornischen Traditionen sah
man Welterneuerungs-Feste als eine Art Wartung oder Reparatur
der Welt.

Das mag sich wie ein abstruser Aberglaube anhoren, ware da nicht
die unbequeme Tatsache, dass — wahrend Kulturen auf der ganzen
Welt ihre Traditionen verlassen — die Schopfung tatsachlich immer
weiter zerfallt. Ja, konnten wir sagen, das kommt von Bergbau,
Abholzung, Klimawandel, Plastik in den Flissen, Giftmill im Boden.
Es kommt nicht daher, dass indigene Volker ihre Zeremonien nicht
mehr abhalten. Oh ja, wir wissen so viel besser als sie, wie die Welt

funktioniert.

Tun wir das? ,An ihren Friichten sollt ihr sie erkennen®, sagt die
Bibel. Hilflos rast unsere Gesellschaft auf den 6kologischen, sozialen
und physischen Zusammenbruch zu, wahrend gleichzeitig die
Anzahl der intakten, vormodernen Kulturen schwindet. Diese
Entwicklungen sind fir das ganzheitliche Denken ursachlich

verbunden.

Zum Gltck gibt es auf dieser Erde noch indigene Menschen, die ihre



Zeremonien durchfihren, ihre Sprachen sprechen, ihre Schreine
erhalten und ihre Geschichten erzahlen. Es gibt gerade noch
genigend von ihnen, dass die Welt zusammenhalt, wenn auch nur
am seidenen Faden. Ich habe einmal einen Kogi sagen horen: ,Ihr
musst euch andern. Unsere Rituale konnen die Erde nicht mehr
lange zusammenhalten.” Die Kogi und andere noch einigermafsen
intakte Kulturen legen der Erde eine andere Wirklichkeit zugrunde,
eine, deren Zukunft deutlich schoner ist als die Holle, der die

Zivilisation entgegenschleudert.

Die meisten etablierten Umweltaktivisten und
Philanthropen schétzen indigene Volker sehr. Ihre
Handlungsgrundsdtze wiirdigen diese, weil sie
Kohlenstoffsenken und Biodiversitdtsgebiete erhalten,
und aus Mitgefiihl mochten sie historische und
anhaltende Ungerechtigkeiten wie wirtschaftliche
Ausbeutung und kulturelle Aneignung
wiedergutmachen.

Fur sie sind das jedoch mehr Angelegenheiten von gesellschaftlicher
Gerechtigkeit als von okologischer Notwendigkeit. Heilige Stitten
und Zeremonien kommen in dem Bild weniger vor. Die moderne
Ursachlichkeit erkennt deren Rolle beim Zusammenbhalten der Welt
nicht an. Deswegen flief3en viel mehr Energie und Geld in Dinge wie

»grune Energie® als in Richtung indigener Rechte.

Manchmal beteiligen sich NGOs sogar aktiv an der Zerstorung
indigener Kultur im Rahmen einer ,,Entwicklungs“-Arbeit, die
moderne Bildung, moderne Infrastruktur und moderne Lebensart
einfihren will. Erfolg wird dabei auf eine Weise gemessen, die ein
Universitatsstudium in der Hauptstadt hoher wertet als eine
Schamanenausbildung im Dorf. Einer auf diese Weise ,,aufgeklarten”
Generation erscheinen kulturelle Traditionen — und sogar die
eigene Sprache — oft zurtickgeblieben, peinlich oder kurios. Selbst
wenn sie die alten Rituale noch durchfithren, haben diese nicht

mehr dieselbe Kraft, wenn sie aus ihrer urspriinglichen Welt-



Erzahlung und Lebensweise herausgerissen sind.

Allerdings gibt es, genau wie es immer noch indigene Gesellschaften
gibt, die ihre Sprache und Kultur relativ intakt halten konnten, auf
der anderen Seite einige von uns in der modernen Welt, die deren
Bedeutung fir die Zukunft der Erde erkannt haben. Fir uns gibt es
kein wichtigeres Umweltthema als das weitere Uberleben indigener

Kultur und deren territoriale Unversehrtheit.

Ich philosophiere inzwischen seit mindestens zehn Jahren uber
dieses Thema, und vor Kurzem wurde ich tiefer eingebunden als
Berater flir Organisationen, die meine Ansichten teilen. Eine davon
ist eine neue, gemeinnitzige namens Rooted

(https:/ /rootedfund.life /). Sie legt gleichermaf3en Wert auf

Umwelt- wie Kulturbeitrage indigener Gesellschaften. Dies sind

einige ihrer ersten Projekte:

1 Die Wiederherstellung des Territoriums der Huni Kuin in Brasilien.
Momentan sind 80 Prozent von deren Land unter der Kontrolle
grofSer Farmen, der Rest ist schwer geschadigt. Einer ihrer Fihrer,
Hauptling Ninawa
(https:/ /www.instagram.com /p /DRDExsSjOKL /?
igsh=NTc4MTIwNjQ2YQ==), hat ein Biindnis aus 123 weiteren
Hauptlingen und deren Gemeinschaften geschmiedet, um Land
wiederzugewinnen und, wenn dies nicht moglich ist, auf bewaldetes
Land umzusiedeln, wo sie ihre Kultur praktizieren und ihr
tiefgreifendes 0kologisches Wissen anwenden konnen.

2 Zwei Zusammenkunfte nach der Weltklimakonferenz in Brasilien fur
indigene Weisheitsbewahrer und Hiter der Erde aus aller Welt.
Deren Anwesenheit auf Weltklimakonferenzen ist dufSerst wichtig,
damit sich das Narrativ von Kohlenstoffreduzierung in ein
Paradigma der lebendigen Erde verandert. Diese Zusammenkiinfte
arbeiten alle beide mit sehr knappen Mitteln. Wenn diese Fiihrer es
schaffen, sich zu sammeln und an ihrer Geschichte, ihrem
Verstandnis in Solidaritat festzuhalten, konnen sie uns besser dabei
helfen, unsere zu verandern.


https://rootedfund.life/
https://www.instagram.com/p/DRDExsSjOkL/?igsh=NTc4MTIwNjQ2YQ==

3 Zusammenarbeit mit der Organisation Earth Elders
(https:/ /www.theearthelders.org /) (Erd-Alteste), um indigene
Schamanen und Stammeshititer zu finanzieren, die eine
multikulturelle Allianz weben. Ich kenne einige der von ihnen
Unterstitzten personlich. Viele von ihnen orientieren sich nicht
daran, Geld zu erbitten. Sie sind bescheiden, nicht an
Selbstdarstellung interessiert und deshalb kaum sichtbar fur die
Finanzwelt. Dennoch ist ihre Arbeit an kultureller und 6kologischer
Integritat unentbehrlich (1).

Ich glaube daran, dass die Zivilisation sich mit dem Leben
wiedervereinigen kann. Nicht durch Verleugnung der Moderne,
sondern durch ihre Metamorphose; eine symbiotische
Verschmelzung mit Denk-, Betrachtungs- und Daseinsweisen der
Ahnen. Zum Glick ist deren Lebensweise nicht verloren, aber sie
schwindet dahin zusammen mit den Territorien, die sie

beherbergen. Mogen wir sie wieder wertschatzen.

Redaktionelle Anmerkung: Dieser Artikel erschien zuerst unter

dem Titel ,World-renewal and the Indigenous

(https:/ /charleseisenstein.substack.com /p /world-renewal-and-

the-indigenous)* auf Substack. Er wurde aus dem Englischen von

Ingrid Suprayan Ubersetzt.

Charles Eisenstein, Jahrgang 1967, graduierte an der
renommierten Yale University in Philosophie und
Mathematik. Vertiefte Studien in Wirtschaftstheorie und
Wirtschaftsgeschichte schlossen sich an. Unzufrieden mit


https://www.theearthelders.org/
https://charleseisenstein.substack.com/p/world-renewal-and-the-indigenous

der kompetitiven Struktur der Wirtschafts- und
Arbeitswelt, arbeitete und lebte er lange Zeit als
Dolmetscher in Taiwan. Personliche und globale
Krisensituationen flihrten ihn zu einer intensiven
Beschaftigung mit der Body-Mind-Medizin und -
Philosophie. Heute gilt er als einer der wichtigsten
Vordenker fur eine 6kologische, vom Geld
unabhangigere Lebensweise. Zuletzt erschien von ihm
»,Klima — eine neue Perspektive (https://www.europa-
verlag.com/Buecher/6525/Klima.html)“. Weitere
Informationen unter charleseisenstein.org
(https://charleseisenstein.org).



https://www.europa-verlag.com/Buecher/6525/Klima.html
https://charleseisenstein.org

	Wertschätzender Kolonialismus
	Große Unternehmen beziehen immer häufiger indigene Vertreter auf ihren Konferenzen und Tagungen mit ein — eine ernsthafte Auseinandersetzung mit deren Kultur ist das nicht.
	Es gibt eine Alternative.


