
Mittwoch, 18. Februar 2026, 15:00 Uhr
~10 Minuten Lesezeit

Zwei Perspektiven, ein
System
Eine Mutter und ihre Tochter reflektieren durch die Brille der jeweiligen Generation ihre
Rolle als Frau in der Gesellschaft.

von Doris Schultz, Helena Schultz 
Foto: Oleggg/Shutterstock.com

Die Autorinnen dieses Textes sind Mutter und Tochter
— sie schrieben aus zwei Lebensphasen heraus und



persönlich. Was die beiden verbindet, ist nicht
Feminismus-Theorie, sondern eine geteilte Erfahrung:
Macht wirkt nicht neutral. Sie berührt Frauen früh
und dauerhaft, wenn auch in unterschiedlichen
Formen. Die Mutter beschreibt etwas im Rückblick.
Ihre Tochter steht am Anfang desselben Systems. Für
sie ist bereits früh sichtbar, was ihrer Mutter lange
abstrakt blieb. Zusammen bilden ihre Stimmen einen
Längsschnitt durch weibliche Erfahrung, in dem sich
unter Umständen noch viele andere Mütter und
Töchter wiedererkennen werden. Ein Beitrag zur
Sonderausgabe „Frau, Mann, Macht
(https://www.manova.news/sonderausgaben/8)“.

Mutter Doris

Zwei Generationen, eine weibliche Erfahrung

Diese Logiken haben ihre Funktion. Sie organisieren und bilden
Strukturen. Problematisch werden sie dort, wo sie zur alleinigen
Ordnung werden — dort, wo Beziehung, Fürsorge und Entwicklung
nicht mitgedacht sind.

Meine Tochter beschreibt den frühen Eintritt in diese Ordnung:
Grenzverletzungen im öffentlichen Raum, ein frühes Bewusstsein

Wenn Frauen über wirkende Machtsysteme sprechen, geht es
selten um Positionen oder Titel. Es geht darum, wie Macht erlebt
wird: im Körper, im Alltag, in ökonomischen Erwartungen und in
Familienbiografien. Diese Erfahrungen sind Ausdruck eines Systems,
das historisch überwiegend von männlichen Logiken geprägt wurde.

https://www.manova.news/sonderausgaben/8


dafür, dass Gleichheit nicht selbstverständlich ist, und die
Erfahrung, dass weibliche Verfügbarkeit als normal gilt, während
ihre Kosten unsichtbar bleiben.

Ich schreibe aus einer späteren Phase derselben Struktur: aus der
Perspektive einer alleinerziehenden Mutter und Witwe, deren
Sorge-, Beziehungs- und Stabilitätsarbeit für ein
effizienzorientiertes System kaum zählt.

Zwischen diesen beiden Stimmen liegt kein Widerspruch, sondern
ein Längsschnitt durch weibliche Erfahrung: am Anfang Begrenzung,
später Entwertung. Dazwischen ein Frauenleben — und mit ihm
Familien.

Wenn männlich geprägte Machtsysteme auf Frauen wirken, wirken
sie nicht nur auf Individuen, sondern auf ganze
Lebenszusammenhänge und gesellschaftliche Zukunft.

Es geht dabei nicht um ein Gegeneinander von Männern
und Frauen, sondern um Ausgleich. Um die Frage,
warum weibliche Logiken — Beziehungskompetenz,
Denken in Zusammenhängen,
Tragfähigkeitsorientierung — strukturell so wenig
Raum haben, obwohl alles, was wir leben, von
Beziehung geprägt ist.

Der gemeinsame Horizont unserer Texte liegt nicht in mehr Macht
für irgendwen, sondern in Kooperation: dort, wo männliche und
weibliche Logiken einander ergänzen, und insbesondere dort, wo
Frauen ihre Schwesternschaft wiederentdecken und Verbindung
zur tragenden Größe wird.

Macht ist nicht neutral

Gesellschaftliche Machtstrukturen sind nicht geschlechtsneutral.
Sie folgen historisch gewachsenen Ordnungsprinzipien, die



überwiegend männlich codiert sind: Konkurrenz, Hierarchie,
Effizienz, Kontrolle und Durchsetzung. Diese Logiken haben ihre
Funktion – insbesondere dort, wo es um äußere Ordnung, Recht,
Infrastruktur oder Schutz geht.

Problematisch werden sie dort, wo sie zur dominanten Ordnung in
Lebensbereichen werden, die auf Beziehung, Kooperation und
emotionale Entwicklung angewiesen sind. Familie, Fürsorge,
Bindung, Pflege und Erziehung benötigen andere Qualitäten:
zeitliche Verfügbarkeit, emotionale Resonanz, Anpassungsfähigkeit
und Geduld.

Männlich codierte Strategien zielen auf Reduktion von Komplexität.
Sie arbeiten mit Zuständigkeiten, Messbarkeit und Vergleich.
Werden Fürsorge und Beziehung nach diesen Maßstäben
organisiert, entsteht Reibung. Diese Reibung wird nicht vom System
selbst getragen, sondern von jenen, die Beziehung aufrechterhalten
— überwiegend Frauen und Mütter.

In diesen Feldern wirken Macht- und Effizienzlogiken nicht
ordnend, sondern destabilisierend.

Ein Berufsleben ohne Machtbewusstsein

Ich selbst habe den größten Teil meines Berufslebens in einem

klassischen Frauenberuf gearbeitet. Als Erzieherin war ökonomische

Ungleichheit zwischen Männern und Frauen lange kein zentrales

Thema für mich. Mein beruflicher Alltag war geprägt von Sinn,

Verantwortung und Nähe – nicht von Konkurrenz. Ich habe innerhalb

dieses Systems versucht, gut zu arbeiten und anständig zu verdienen.

Die strukturelle Schieflage blieb lange abstrakt und mein Bewusstsein

für dieses Thema sehr ungeschärft.

Frauen tragen eine doppelte Last: Sie stabilisieren familiäre Systeme
und passen sich zugleich an ein System an, das diese Leistungen



strukturell entwertet.

Reibung, die weitergegeben wird

Diese Reibung wirkt nicht nur individuell, sondern
generationenübergreifend. Kinder entwickeln ihre emotionale und
physiologische Selbstregulation nicht autonom, sondern über
verlässliche Co-Regulation durch enge Bezugspersonen — in der
Praxis meist über Mütter. Stehen diese dauerhaft unter
ökonomischem, zeitlichem oder emotionalem Druck, leidet diese
Regulation. Die Folgen zeigen sich langfristig in erhöhter
Stressanfälligkeit, geringerer Bindungssicherheit, mangelnder
Gesundheit und sozialer Instabilität.

Entscheidungen im Rahmen des Systems

Nach der Geburt meiner Kinder bin ich erneut arbeiten gegangen. Als

in meinem Beruf Teilzeitstellen wegfielen, stand ich vor einer

Entscheidung: Entweder Vollzeitbetreuung fremder Kinder bei

gleichzeitiger Fremdbetreuung der eigenen — oder die ökonomische

Absicherung der Familie durch meinen Mann, während ich

Verfügbarkeit, Pflege- und Sorgearbeit übernehme. Wir entschieden

uns für Letzteres. Es schien vernünftig und verantwortungsvoll.

Beziehungsmangel wird damit nicht nur erfahren, sondern auch
weitergegeben. Gesellschaften reproduzieren ihre
Machtverhältnisse nicht allein über Institutionen, sondern über
Bindungsmuster.

Verfügbarkeit als unsichtbare Leistung

Nach dem Tod meines Mannes, als ich Mitte vierzig Witwe wurde,

blieb diese Struktur bestehen. Ich entschied mich bewusst, für meine

Kinder verfügbar zu bleiben — gerade in der Phase des Verlusts und

der Neuorientierung. Wir lebten bescheiden, aber stabil. Gleichzeitig

pflegte ich zeitweise meine Mutter nach einem frühen Schlaganfall,



engagierte mich ehrenamtlich, trug Verantwortung in sozialen

Räumen — unbezahlt, aber wirksam, da ich für alle verfügbar war.

Überhöhte Machtlogiken und ihre Folgen

In westlichen Gesellschaften sind männlich codierte Qualitäten
nicht nur präsent, sondern einseitig überhöht: Konkurrenz statt
Kooperation, Bürokratie statt Beziehung, Gewinnstreben statt
Tragfähigkeit. Diese Einseitigkeit erzeugt Systeme, die äußerlich
funktionieren, innerlich jedoch erschöpfen. Familien tragen die
Folgen in Form von Überforderung, Vereinzelung und materieller
Unsicherheit.

Die späte Rechnung

Heute, Ende fünfzig, zeigt sich die strukturelle Konsequenz dieser

Entscheidungen deutlich. Meine Grundversorgung ist gesichert, meine

eigene Rente jedoch minimal. Für den Arbeitsmarkt gelte ich als

unattraktiv. In meinen früheren Beruf möchte ich nicht zurückkehren.

Das, was ich geleistet habe — familiär, sozial, pflegend —, wird

ökonomisch kaum abgebildet.

Ein anderes Gleichgewicht

Nicht mehr Macht ist notwendig, sondern ein anderes
Gleichgewicht.

Männlich codierte Qualitäten haben ihren Platz. Sie sind dort
sinnvoll, wo Struktur, Ordnung, Verlässlichkeit und Durchsetzung
gefragt sind. Wo jedoch Beziehung, Entwicklung und familiäre
Stabilität betroffen sind, richten sie Schaden an, wenn sie
dominieren und nicht durch beziehungsorientierte Logiken ergänzt
werden.

Alles, was wir leben, ist Beziehung: in Familien, in
Organisationen, in ökonomischen Systemen, selbst im
Verhältnis zu Dingen, Arbeit oder Technik. Wo



strukturelle Logik Beziehung verdrängt, entsteht
Effizienz ohne Tragfähigkeit. Systeme funktionieren
dann nach außen, während sie nach innen erschöpfen.

Die eigentliche Krise besteht darin, dass soziale Erschöpfung
weitergegeben wird, während Fürsorge unsichtbar bleibt und
Verantwortung individualisiert wird.

Beziehung gilt als privat — die Folgen ihres Verlustes tragen alle.

Warum Anpassung nicht reicht

Die Erwartung, tief verankerte Machtstrukturen würden sich durch
Einsicht oder freiwillige Machtabgabe verändern, verkennt ihre
Funktionsweise. Solche Systeme erzeugen kaum innere Anreize zur
Selbstrelativierung. Der klassische Kampf- oder Forderungsdiskurs
bindet deshalb viel Energie und zwingt Frauen immer wieder dazu,
sich auf fremden Spielfeldern zu bewegen.

Eine wirksame Verschiebung entsteht nicht durch Anpassung an die
Logik des Problems, sondern durch den Aufbau tragfähiger Räume
mit anderen Ordnungsprinzipien. Dort kann sich Struktur
verändern.

Dabei geht es nicht um ein Gegeneinander von Frauen und
Männern. Es geht um Verbindung: zuerst zwischen Frauen selbst —
um gegenseitige Unterstützung, Entlastung, geteilte Verantwortung
und Sichtbarkeit —, und darüber hinaus um die Verbindung
unterschiedlicher Logiken: strukturelle Klarheit und relationale
Kompetenz, Ordnung und Resonanz, Effizienz und Fürsorge.

Schwesternschaft ist in diesem Sinne keine Ideologie und keine
Gegenmacht. Sie ist eine soziale Praxis. Eine Antwort auf
Vereinzelung. Und eine Voraussetzung dafür, dass weibliche
Erfahrung, Beziehungswissen und Tragfähigkeitsdenken nicht



länger kompensierend wirken müssen, sondern gestaltend.

Wo Frauen sich verbinden, entstehen Räume, in denen nicht mehr
Kampf gefragt ist, sondern Balance — nicht gleich sichtbar, aber
nachhaltig.

Tochter Helena

Feminismus als gelebte Erfahrung

Feminismus, Wokeness, LGBTQ+, Cancel Culture, Gendern — all
diese Begriffe sind längst nicht mehr nur einfache Gruppen oder
Bewegungen, so wie sie ursprünglich entstanden sind. Viele
Menschen, denen ich begegne und denen ich erzähle, dass ich mich
selbst als Feministin bezeichne, reagieren zunächst abgeschreckt.
Das liegt jedoch meist nicht daran, dass sie Frauen hassen oder
grundsätzlich antifeministisch eingestellt sind, sondern vielmehr
daran, dass ihnen bisher niemand erklärt hat, was diese Begriffe
eigentlich bedeuten — nicht nur als abstrakte Konzepte, sondern
vor allem für die Menschen, die davon betroffen sind.

Eigene Position und Perspektive

Ich selbst bin eine weiße, queere Studentin, die ihren Vater mit 9
Jahren verloren hat und dennoch viele Privilegien in dieser Welt
besitzt. Außerdem bin ich Tochter, Schwester und Freundin. Jede
dieser Rollen ist stark durch mein Frausein geprägt.

Mein Hintergrund soll verdeutlichen, warum ich bestimmte
Situationen so wahrnehme, wie ich es tue.

Frühe Prägungen und Rollenerwartungen

Ich habe schon sehr früh ein Gespür dafür gehabt, dass Frauen in
unserer Gesellschaft anders behandelt werden, sowohl aus der



Beobachterperspektive als auch durch eigene Erfahrungen. Dies
beginnt früher, als man denkt. Ein Beispiel hierfür ist die
Auferlegung bestimmter Erwartungen an kleine Mädchen. Während
Jungen (stereotypisch) draußen Fußball spielen, stehen Mädchen in
„Spielküchen“. Dort spielen sie „Mutter-Vater-Kind“. Dieses Bild
wird bereits im frühen Kindesalter idealisiert, als wäre es das
höchste Ziel einer Frau, zu heiraten und Kinder zu bekommen.
Äußert man im späteren Alter Zweifel an diesem Ideal, hört man
nur: „Das ändert sich noch!“, und es wird von dem „schönsten“
Geburtserlebnis erzählt.

Später setzt sich dieses Muster fort. Der Bruder und der Vater
sitzen vor dem Fernseher, während Tochter und Mutter das
Abendessen vorbereiten und anschließend den Abwasch erledigen.
Eine klassische Situation, wie zum Beispiel an Weihnachten —
hinterfragt wird das kaum. „Es war schon immer so“, heißt es dann.

Unsichtbare emotionale Arbeit

Ein weiteres Beispiel zeigt sich im Umgang mit emotionalen
Problemen: Wenn Brüder, andere männliche Familienmitglieder,
Partner oder männliche Freunde Kummer haben, wenden sie sich
häufig an ihre Schwestern, Mütter und Freundinnen. Diese trösten,
geben Ratschläge und sorgen sich. Dabei handelt es sich um
unsichtbar geleistete emotionale Care-Arbeit. Damit soll nicht
gesagt werden, dass man nicht gerne für seine Familie da ist,
sondern vielmehr, dass diese Arbeit selten gesehen oder anerkannt
wird.

Diese Beispiele verdeutlichen, wie selbstverständlich weibliche
Unterstützung in Anspruch genommen wird — meistens zusätzlich
zum eigenen Job oder zur Schule und zu eigenen Problemen.

Grenzverletzung im öffentlichen Raum



Das erste Mal, dass mir auf der Straße, am helllichten Tage,
hinterhergerufen wurde (Catcalling), erlebte ich, als ich 8 Jahre alt
war. Ich verstand es damals nicht, aber rückblickend ist es
verstörend. Auch im weiteren Verlauf meines Lebens hörte es nicht
auf. Im Teenageralter waren die ersten ein oder zwei Male noch
„bestätigend“, bis es angsteinflößend wurde, denn man kann nicht
einschätzen, ob die sprachliche Grenzverletzung zu einer
physischen Verletzung wird.

Catcalling betrifft 90 bis95 Prozent der Frauen in Deutschland (1). Es
ist nicht nur eine Straftat, sondern hat nachhaltige Auswirkungen
auf das Selbstwertgefühl, das Sicherheitsgefühl und die Psyche.
Ähnliches habe ich noch nie von Männern aus meinem Umfeld
gehört.

Berufliche Perspektiven und strukturelle Benachteiligung

Doch nicht nur die Gesellschaft (auf Mikro- wie auf Makroebene),
sondern auch das institutionelle System behandelt Männer faktisch
anders als Frauen. Ein Begriff beziehungsweise ein Problem, das
dabei viel zu oft entwertet oder heruntergespielt wird, ist der
Gender-Pay-Gap. Daten des Statistischen Bundesamts aus dem Jahr
2023 zeigen, dass Frauen in Europa durchschnittlich 18 Prozent
weniger Bruttolohn verdienen als Männer (2). Obwohl sich diese
Lücke langsam zu schließen scheint, bleiben viele Frauen im
Berufsleben benachteiligt, da sie aufgrund impliziter Erwartungen in
Bezug auf Familienplanung häufig strukturelle Nachteile erfahren.

Außerdem wählen Frauen überdurchschnittlich oft Berufe, die im
sozialen Bereich angesiedelt sind und ein geringeres Lohnniveau
aufweisen, sogenannte „Pink-Collar-Jobs“. Dies ist unter anderem
auf eine Anerkennungslücke zurückzuführen, vergleichbar mit der
geringen Wertschätzung unsichtbarer Care-Arbeit. Studien konnten
zeigen, dass Berufe, die einen steigenden Frauenanteil aufweisen,
parallel einen Rückgang des durchschnittlichen Lohnniveaus



verzeichnen — unabhängig davon, ob Frauen über gleiche oder
sogar höhere Ausbildungs- und Hochschulabschlüsse verfügen.

Interessant ist zudem, dass sich dieser Effekt bei Männern in
gegenteiliger Weise zeigt (3): Wenn Männer einen Beruf neu
dominieren, steigt das Lohnniveau.

Warum Feminismus notwendig bleibt

Diese Beobachtungen und Erfahrungen sind der Grund, warum
Begriffe wie Feminismus für viele Menschen emotional aufgeladen
sind. Sie beschreiben keine abstrakten Theorien, sondern konkrete
Lebensrealitäten, die oft erst dann sichtbar werden, wenn man
selbst betroffen ist oder genauer hinsieht.

Feminismus bedeutet in diesem Zusammenhang nicht, Männer
abzuwerten oder Schuld zuzuweisen, sondern Strukturen zu
hinterfragen, die Ungleichheit reproduzieren. Solange weibliche
Arbeit wie Pflege und emotionale Fürsorge als selbstverständlich
gelten, bleibt Gleichberechtigung ein unerreichtes Ziel.

Feminismus ist kein provokantes Schlagwort, und solange verbale
und physische Übergriffe als Kavaliersdelikt gelten und Unsicherheit
erzeugen, bleibt er eine notwendige Perspektive. Feminismus
benennt die Ungleichheiten. Ich persönlich denke, dass es starke
weibliche Unterstützung untereinander braucht, um nachhaltig
etwas zu verändern. Feminismus bedeutet Schutz von Frauen und
gibt jenen eine Hand, die sie brauchen und die sich alleine nicht
wehren können.



Doris Schultz, Jahrgang 1968, wurde zur Erzieherin
ausgebildet, absolvierte etliche Fachweiterbildungen
und arbeitet nun freiberuflich im pädagogisch-
therapeutischen Bereich und als Dozentin und Autorin
für unterschiedliche Themen. Im Jahr 2019 begann sie
eine Ausbildung zur Traumafachberaterin. Seit 2018
unternimmt sie spannende lyrische Versuche, aus denen
in Zusammenarbeit mit einem Musiker/Komponisten
eine Projekt-CD (Lyrik und Musik) hervorging. Sie
wünscht sich, dass sich die Menschen in innerer Freiheit,
ihrer wilden Schönheit und wahren Kraft wiederfinden.

Helena Schultz, Jahrgang 2003, studiert Soziologie und
beschäftigte sich schon früh sich mit gesellschaftlichen
Fragestellungen. Ihr besonderes Interesse gilt den Macht-
, Geschlechter- und Beziehungsstrukturen moderner
Gesellschaften. Ihr Fokus liegt auf einem
zeitgenössischen Feminismus, der kritisch und
gesellschaftlich wirksam denkt. Sie versteht Schreiben
als Möglichkeit, neue Perspektiven auf Zusammenleben,
Geschlechterrollen und soziale Verantwortung zu
eröffnen. Ihre Arbeit ist geprägt von Neugier, politischem
Bewusstsein und dem Wunsch nach einer gerechteren,
reflektierteren Gesellschaft.


	Zwei Perspektiven, ein System
	Eine Mutter und ihre Tochter reflektieren durch die Brille der jeweiligen Generation ihre Rolle als Frau in der Gesellschaft.
	Mutter Doris
	Zwei Generationen, eine weibliche Erfahrung
	Macht ist nicht neutral
	Ein Berufsleben ohne Machtbewusstsein
	Reibung, die weitergegeben wird
	Entscheidungen im Rahmen des Systems
	Verfügbarkeit als unsichtbare Leistung
	Überhöhte Machtlogiken und ihre Folgen
	Die späte Rechnung
	Ein anderes Gleichgewicht

	Tochter Helena
	Feminismus als gelebte Erfahrung
	Eigene Position und Perspektive
	Frühe Prägungen und Rollenerwartungen
	Unsichtbare emotionale Arbeit
	Berufliche Perspektiven und strukturelle Benachteiligung
	Warum Feminismus notwendig bleibt



